



१ सितंबा ५१, शकुबए-( और धर्मनाध्य

Š

# ईशावास्योपनिषद्

सानुवाद शाङ्करभाष्यसहित



गीताप्रेस, गोरखपुर

मुंद्रक तथां प्रकाशक हनुमानप्रसाद पोद्दार गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९२ से २०१० तक ३७,२५० सं० २०१४ अष्टम संस्करण ५,००० सं० २०१६ नवम संस्करण ५,००० कुल ४७,२५०

> > मूल्य ≡) तीन आना

## नम्र निवेदन

वेदके शीर्षस्थानीय भागका नाम वेदान्त है। यह वेदान्त ही ब्रह्मिवद्या है। ब्रह्मिवद्या ही सर्वत्र समन्वका दर्शन कराती है, ब्रह्मिवद्यासे ही अज्ञानकी प्रत्थियाँ कटती हैं, ब्रह्मिवद्यासे ही कर्म-चाञ्चरय सुसंयन और चित्त अन्तर्भुखी होता है। ब्रह्मविद्यासे ही मिथ्या अनुभूतिका विनाश और परम सत्यकी उपलब्धि होती है। ब्रह्मविद्यासे ही एकात्मरसप्रत्ययसार अवाङ्मनसगीचर खयंप्रकारा विक्षानस्वरूप चेतनानन्द्यन रसैकघन ब्रह्मकी प्राप्ति होती है। इस ब्रह्मिवद्याका प्रतिपादन वेदके जिस अत्युच शिरोभागमें है, उसीका नाम उपनिषद् है । इन्हीं उपनिषदोंके मन्त्रोंका समन्वय और इनकी मीमांसा भगवान् वेदव्यासने ब्रह्मसूत्रमें की है और इन्हीं उपनिषदरूपी गौओंसे गोपालनन्दन भगवान श्रीकृष्णने सुधी भोकाओं के लिये गीतामृतक्षपी दुग्धका दोहन किया था। इसीलिये उपनिषदः ब्रह्मसूत्र और श्रीमद्भगवद्गीता प्रस्थानत्रयी कहलाते हैं और भारतके प्रायः सभी आचार्योंने इसी प्रस्थानत्रयीके प्रकाशसे सत्यका अन्वेषण किण है। और प्रायः सभीने इनपर अपने-अपने भाष्य लिखे हैं। अपने-अपने स्थानमें सभी आचार्योंके भाष्य उपादेय हैं, परंतु अद्वेत वेदान्तका प्रतिपादन करनेवाले भाष्योंमें भगवान् श्रीशङ्कराचार्यका भाष्य सर्वोपरि माना जाता है। उपनिपदोंपर तो दूसरे आचार्योंके भाष्य हैं भी थोड़े ही। भगवान्की कृपासे आज कुछ उपनिषदोंके उसी शाङ्करभाष्यका भाषानुवाद प्रकाश करनेका सौभाग्य गीताप्रेसको प्राप्त हुआ है। आशा है ब्रह्मविद्याके जिज्ञासु अधिकारी पाठक इससे लाभ उठावेंगे।

प्रथम तो यह विषय ही इतना कित है कि जो ब्रह्मनिष्ठ और श्रोत्रिय गुरुके मुखसे श्रद्धापूर्वक सुनने और मनन करनेपर ही गुद्धान्तःकरण पुरुषकी समझमें आता है। फिर शाङ्करभाष्य भी कित है। अतएव इसके अनुवादमें जहाँ-जहाँ ब्रिटियाँ रह गयी हों उन्हें विद्वान पुरुष रूपा करके बतला देनेकी रूपा करेंगे तो अनुवादक और प्रकाशक रुतज्ञतापूर्वक अगले संस्करणमें यथासाध्य उनका संशोधन करनेकी चेष्टा करेंगे। अनुवादक महोदयने उपनिषदोंके शाङ्करभाष्यके अनुवादककी जगह अपना नाम प्रकाश करनेकी शील और संकोचवश आज्ञा नहीं दी, इसीलिये उनका नाम प्रकाशित नहीं किया गया है।

वास्तवमें ब्रह्मविद्या इस प्रकार प्रकाशित करनेकी वस्तु भी नहीं है। इसिलिये ऋषियोंने इसमें दोनों ओरसे अधिकारकी आवश्यकता वतलायी है। परंतु समयके प्रभावसे प्रकाशन आवश्यक हो गया। बंगला और मराठी आदि भाषाओंमें कई अनुवाद हैं। परंतु हिंदीमें सरल अनुवाद कम मूल्यमें शायद ही मिलता है। इसीलिये गीताप्रेसने इसके प्रकाशनका यह प्रयत्न किया है। विद्वज्ञन इसके लिये क्षमा करेंगे।

प्रकाशक

### प्रस्तावना

यह बात संसारके प्रायः सभी विचारकोंको मान्य है कि मनुष्य-को आत्यन्तिक शान्ति बाह्य भोगोंसे प्राप्त नहीं हो सकती। इसके लिये तो उसे किसी अनन्त और निर्बाध-सुखस्वरूप सत्ताकी ही शरण लेनी पड़ेगी। उस अनन्त सुखसमुद्रकी उपलब्धि ही संसारके समस्त दार्शनिकोंका ध्रुव लक्ष्य रहा है। उसका भिन्न-भिन्न प्रकारसे अनुभव करनेके कारण ही विभिन्न मतवादोंकी सृष्टि हुई है। संसारके उस एकमात्र मूलतत्त्वकी शोध अनादि कालसे होती आयी है। इस विषयमें सभी देशी और विदेशी विद्वान सहमत हैं कि इसका निर्णय करनेवाले सबसे प्राचीन ग्रन्थ वेद हैं। वेद अनादि हैं। वे कब रचे गये और कौन उनका रचिता था—इसका आजतक कोई संतोषजनक निर्णय नहीं हो सका।

विषयकी दृष्टिसे वेदों के तीन भाग हैं, जो तीन काण्ड कहलाते हैं—कर्मकाण्ड, उपासनाकाण्ड और ज्ञानकाण्ड। विश्वके मूलतत्त्व-का विचार ज्ञानकाण्डमें किया गया हैं; कर्म और उपासना उस तत्त्वको उपलब्ध करनेकी योग्यता प्रदान करते हैं, इसिलिये वे साधनस्वरूप हैं और ज्ञान सिद्धान्त हैं। वेदके ज्ञानकाण्डका ही नाम उपनिषद् है। इन्हें वेदान्त या आम्नायमस्तक कहकर भी पुकारा जाता है। अतः यह बात निर्विवाद सिद्ध है कि ब्रह्मविद्यांके आदिस्रोत उपनिषद् ही हैं।

उपनिषदोंका महत्त्व वैदिकमतावल्णिक्योंको ही मान्य हो— ऐसी बात नहीं है। न जाने कितने विधमीं और विदेशी महानुभाव भी इनकी गम्भीरता, मधुरता और तात्त्विकतापर मुग्ध हो चुके हैं। मंसूर, सर्मद, फैज़ी, बुल्लाशाह और दाराशिकोह आदि महानुभावोंने इस्लामधर्मावलम्बी होकर भी औपनिषद सिद्धान्तको ही अपने जीवनका सर्वस्व बनाया था। मंसूर और सर्मदने तो सिर देकर भी इस सिद्धान्तको छोड़ना पसंद नहीं किया। पश्चिमीय विद्वानोंमें भी मैक्समृलर, शोपेनहर और गोल्डस्टकर आदि ऐसे अनेकों महानुभाव हो गये हैं, जिन्होंने उपनिषदोंके महत्त्वको मुक्तकण्ठसे स्वीकार किया है। मैक्समूलर साहव (Prof. Max Muller) कहते हैं—

"The Upanishads are the.....sources of...the Vedant philosophy, a system in which human sqeculation seems to me to have reached its very acme."

अर्थात् उपनिषद् वेदान्तदर्शनके आदिस्रोत हैं और ये ऐसे निबन्ध हैं जिनमें मुझे मानवी भावना अपने उच्चतम शिखरपर पहुँच गयी मालूम होती है।

शोपेनहर (Schopenhauer) का कथन है-

'In the world there is no stuby......so beneficial and so elevating as that of Upanishads.....(they) are a product of the highest wisdom.....it is destined sooner or later to become the faith of the people'

अर्थात् सारे संसारमें ऐसा कोई स्वाध्याय नहीं है जो उपनिषदोंके समान उपयोगी और उन्नतिकी ओर छे जानेवाला हो। वे उच्चतम बुद्धिकी उपज हैं। आगे या पीछे एक दिन ऐसा होना ही है कि यही जनताका धर्म होगा।

डाक्टर गोल्डस्टकर ( Dr. Goldstuker ) कहते हैं-

"The Vedant is the sublimest machinery set in to motion by oriental thought.'

अर्थात् वेदान्त सबसे ऊँचे दर्जेका यन्त्र है, जिसे पूर्वीय विचारधाराने प्रवृत्त किया है।\*

इस प्रकार हम देखते हैं कि उपनिपदोंका महत्त्व अन्य मतावलिम्बयों एवं विदेशियोंको भी कम मान्य नहीं है। वास्तवमें ब्रह्मविद्याकी ऐसी ही महिमा है। जिसने इस अमृतका पान किया है वह निहाल हो गया; उसे न कुछ कर्तव्य है और न कुछ प्राप्तव्य।

अ यहाँ जो पश्चिमीय विद्वानोंके मत उद्भृत किये हैं वे 'कल्याण' वर्ष
 भ की आठवीं संख्याके 'ब्रह्मविद्या-रहस्य' नामक लेखसे लिये हैं।

ब्रह्माकार वृत्तिका कितना महत्त्व है इसका वर्णन करते हुए वेदान्त-सिद्धान्तमुक्तावलीकार उद्धृत करते हैं--

कुलं पवित्रं जननी कृतार्था वसुन्धरा पुण्यवती च तेन । अपारसचित्सुखसागरेऽस्मिलीनं परे ब्रह्मणि यस्य चेतः ॥

अर्थात् 'जिसका मन उस अपार सचिदानन्दसमुद्र परब्रह्ममें लीन हो गया है उसका कुल पवित्र हो जाता है, माता कतकत्य हो जाती है और उसके कारण पृथ्वी भी पुण्यवती हो जाती है। ब्रह्मवेत्ताकी दृष्टमें सारा संसार सचिदानन्दस्वरूप हो जाता है, असद् जड और दुःख उसे प्रतीत ही नहीं होता। उसकी दृष्टमें तो दृष्टा, दृश्य और दृष्टिका भी भेद नहीं रहता, वह तो एक निश्चल, निर्वाध और निष्कल चिदानन्दघन सत्तामात्र रह जाता है। उसके द्वारा जो कुछ कार्य होते हैं वह दूसरोंकी ही दृष्टिमें होते हैं, उसकी दृष्टिमें तो न कोई कार्य है और न उसका करनेवाला ही। सुवर्णके आभूषणादि भेद वहिर्मुख पुरुषोंकी दृष्टिमें होते हैं, सुवर्णके तात्त्वक खरूपको देखनेवाला उन्हें कभी नहीं देखता। वाह्यदर्शी लोग कहते हैं कि जलमें तरक उठती हैं; किंतु भला जलने उन्हें कब देखा है? मृत्तिकासे बननेवाले घट-शरावादि व्यवहारी लोगों-को दृष्टिमें ही बनते हैं। तत्त्वदर्शीकी दृष्टिमें तो वह आगे-पीछे और बीचमें भी केवल मृन्मात्र ही है। अस्तु।

उपनिषदें साक्षात् कामधेनु हैं। ब्रह्मसूत्रोंकी रचना भी इन्हींके वाक्यों और शब्दोंकी सक्कति लगानेके लिये हुई है तथा श्रीमद्भगवद्गीता भी गोपालनन्दनद्वारा दुहा हुआ इन्हींका दूध है। भारतवर्षमें जितने आस्तिक सम्प्रदाय हैं उन सबके आधार ये ही तीन श्रन्थरत्न हैं। ये प्रस्थानत्रयी कहलाते हैं। प्रायः सभी सम्प्रदायोंके आचार्योंने इनकी विवेचनात्मक व्याख्या लिखकर अपने मत स्थापित किये हैं। अद्वैत, विशिष्टाद्वैत, शुद्धाद्वैत, द्वैताद्वैत, हैत और शिवाद्वैत आदि सभी सम्प्रदायोंकी आधारशिला ये ही श्रन्थरत्न हैं। अपने-अपने विचारानुसार आचार्योंने उनमें अपने ही सिद्धान्तकी झाँकी की है। अद्वैतवादके प्रधान आचार्य भगवान शङ्कराचार्य हैं। उनके भाष्यकी गम्भीरता, विद्वत्ता, स्फुटता और प्रामाणिकता सभीने स्वीकार की है। उनकी प्रसन्न गम्भीर लेखनी-का वास्तविक रसास्वाद तो वे ही कर सकते हैं जो सब प्रकार साधनसम्पन्न, अद्वैतिनष्ट तथा संस्कृत वास्त्रयके प्रौढ़ विद्वान

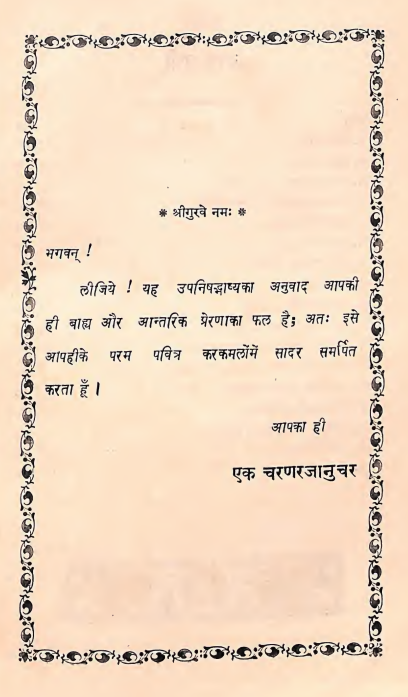
हैं तथापि जिन्हें यह सौभाग्य प्राप्त नहीं है उनमेंसे वहुत-से महानुभाव, जो उनके अवाध्य सिद्धान्तपर मुग्ध होकर उनके चरणोपर निछावर हो चुके हैं, उनकी वाणीका भावमात्र जानने के लिये निरन्तर उत्सुक रहते हैं। उनके साथ स्वयं भी उस भावका अवगाहन करने के लिये ही मैंने भगवान् के उपनिषद्भाष्यका भावार्थ लिखनेका दुःसाहस किया है। यद्यपि मैं किसी प्रकार इस महान कार्यको हाथमें लेनेकी योग्यता नहीं रखता तो भी जिसकी इच्छासे सम्पूर्ण प्राणी अहर्निश भिन्न-भिन्न कार्योंमें लगे रहते हैं उस सर्वान्तर्यामी जगन्नाट्यस्त्रधरने ही मुझे भी इसमें जोड़ दिया। मेरी इस चपलतासे यदि कुछ महानुभावोंका मनोरञ्जन हो सका तो मैं इस प्रयासको सफल समझूँगा।

इस समय प्रायः एक सौ वाग्ह उपनिपर्दे प्रसिद्ध हैं, परंतु भगवान राङ्कराचार्य तथा अन्य आचार्योंने भी अधिकतर आरम्भकी दस-वाग्ह उपनिषदोंपर ही भाष्य लिखे हैं। इससे यह नहीं समझना चाहिये कि अन्य उपनिषदें अप्रामाणिक हैं; क्योंकि उनमें-से बहुत-सी उपनिषदोंके वाक्य खयं भगवान ने भी अपने भाष्योंमें उद्धृत किये हैं। इससे उनकी प्राचीनता और प्रामाणिकता स्पष्टतया सिद्ध होती है।

उपनिषदोंमें यह सबसे पहली ईशावास्योपनिषद् है। यह उपनिषद् शुक्रयजुःसंहिनाका--जिसे वाजसनेयीसंहिता भी कहते हैं—चालीसवाँ अध्याय है। इससे पहले उनतालीस अध्यायोंमें कर्म-काण्डका निरूपण है। यह उस काण्डका अन्तिम अध्याय है और इसमें शानकाण्डका निरूपण किया गया है। इसका प्रथम मन्त्र 'ईशा वास्यम्' इत्यादि होनेके कारण इस उपनिषद्का नाम भी 'ईशावास्य' हो गया है। आकारमें बहुत छोटी होनेपर भी इसका महत्त्व एवं प्रामाण्य सर्वसम्मत है। भगवान हमें इसका तात्पर्य समझनेकी बुद्धि प्रदान करें, जिससे हम सच्चे सुखकी उपलब्धि कर सकें।

अनुवादक





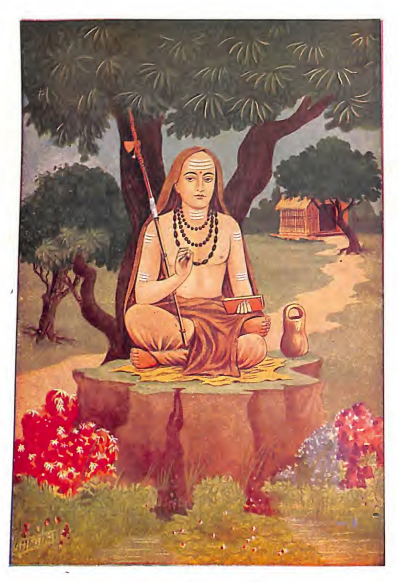
## श्रीहरिः

# विषय-सूची

|   | विषय                              |            |       | वृष्ठ  |
|---|-----------------------------------|------------|-------|--------|
|   | १. शान्तिपाठ                      | •••        | •••   | 88     |
|   | २. सम्बन्ध-भाष्य                  | •••        | •••   | 85     |
|   | ३. सर्वत्र भगवद्दष्टिका उपदेश     | •••        | •••   | 88     |
|   | ४. मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मवि | वेधि * * * | •••   | १६     |
|   | ५. अज्ञानीकी निन्दा               | •••        | •••   | 88     |
|   | ६. आत्माका स्वरूप                 | •••        | •••   | ٠٠٠ جء |
|   | ७. अभेददर्शीकी स्थिति             | • • •      | •••   | २६     |
|   | ८. अत्मिनिरूपण                    | •••        | •••   | २८     |
|   | ९. ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग        | •••        | •••   | ३०     |
| १ | ० कर्म और उपासनाका समुचय          | •••        | •••   | ३२     |
| ? | १ - कर्म और उपासनाके समुचयका      | फल ***     | •••   | ३५     |
| 8 | २. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका     | समुचय      | • • • | ३६     |
| ? | ३. व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके     | फल * * *   | •••   | ३८     |
| ? | ४. उपासककी मार्गयाचना             | •••        | •••   | 80     |
| 2 | ५. मरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना    | • • •      | •••   | ٠٠٠ ٨غ |
| 2 | ६. ग्रन्थार्थ-विवेचन              | •••        | •••   | ٠٠٠ ४६ |
| ? | ७. शान्तिपाठः                     | • • •      | • • • | ٠٠٠ ५٥ |
|   |                                   |            |       |        |



wek.



भगवान् श्रीशङ्कराचार्य

तत्सद्ब्रहाणे नमः

# ईशावास्योपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

ईशिता सर्वभूतानां सर्वभूतमयश्च यः। ईशावास्येन सम्बोध्यमीरवरं तं नमाम्यहम्॥

#### शान्तिपाठ

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाव शिष्यते ।।

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

ॐ वह (परब्रह्म) पूर्ण है और यह (कार्यब्रह्म) भी पूर्ण है; क्योंकि पूर्णसे पूर्णकी ही उत्पत्ति होती है। तथा [ प्रजयकालमें ] पूर्ण [ कार्यब्रह्म ] का पूर्णत्व लेकर (अपनेमें लीन करके) पूर्ण [परब्रह्म ] ही बच रहता है। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

सम्बन्ध-भाष्य

ईशा वास्यमित्यादयो मन्त्राः

ईशादि- कर्मस्विविनियुक्ताः ।

मन्त्राणां तेपामकर्मशेपस्यात्मनो

विनियोगः याथात्म्यप्रकाशकत्वात् ।

याथात्म्यं चात्मनः शुद्धत्वापापविद्धत्वैकत्विनित्यत्वाशरीरत्वसर्वगतत्वादि वक्ष्यमाणम् । तच्च
कर्मणा विरुध्येतेति युक्त एवैपां
कर्मस्विविनियोगः ।

न ह्येवंलक्षणमात्मनो याथातम्यमुत्पाद्यं विकार्यमाप्यं संस्कार्यं
कर्त्वभोक्तुरूपं वा येन कर्मशेषता स्यात् । सर्वासामुपनिषदामात्मयाथात्म्यनिरूपणेनैव
उपक्षयात् । गीतानां मोक्षधर्माणां
चैवंपरत्वात् । तस्यादात्मनोऽनेकत्वकर्तृत्वभोक्तुत्वादि चाशुद्धत्वपापविद्धत्वादि चोपादाय

'ईशा वास्यम्' आदि मन्त्रोंका कर्म-में विनियोग नहीं है; क्योंकि वे आत्माके यथार्थ स्वरूपका प्रति-पादन करनेवाले हैं जो कि कर्मका शेष नहीं है। आत्माका यथार्थ स्वरूप शुद्धत्व, निष्पापत्व, एकत्व, नित्यत्व, अशरीरत्व और सर्वगतत्व आदि है जो आगे कहा जानेवाला है। इसका कर्मसे विरोध है; अतः इन मन्त्रों-का कर्ममें विनियोग न होना ठीक ही है।

आत्माका ऐसे लक्षणोंवाला यथार्थ स्वरूप उत्पाद्यं, विकार्यं, आप्यें और संस्कार्यं अथवा कर्ता भोक्ता-रूप नहीं है, जिससे कि वह कर्मका रोष हो सके । सम्पूर्ण उपनिषदों-की परिसमाप्ति आत्माके यथार्थ स्वरूपका निरूपण करनेमें ही होती है तथा गीता और मोक्षधमोंका भी इसीमें तात्पर्य है । अतः आत्मा-के सामान्य लोगोंकी बुद्धिसे सिद्ध होनेवाले अनेकत्व, कर्तृत्व, भोक्तृत्व तथा अशुद्धत्व और पापमयत्वको

१-उत्पन्न किया जाने योग्य, जैसे पुरोडाश आदि । २-विकारयोग्य, जैसे सोम आदि । ३-यलवान् करने अथवा प्राप्त करने योग्य, जैसे मन्त्रादि । ४-संस्कार-योग्य, जैसे बीहि आदि कर्मके शेषभृत पदार्थोंमें इन धर्मोंका रहना आवश्यक है । आत्मामें ऐसा कोई धर्म नहीं है । इसल्यि वह कर्मशेष नहीं हो सकता ।

लोकबुद्धिसिद्धं कर्माणि विहि-तानि ।

यो हि कर्मफलेनाथीं दृष्टेन
कर्मण
कस्य ब्रह्मवर्चसादिनादृष्टेन
अधिकारः स्वर्गादिना च द्विजातिरहं न काणकुव्जत्वाद्यनधिकारप्रयोजकधर्मवानित्यात्मानं
मन्यते सोऽधिक्रियते कर्मस्विति
ह्यधिकारविदो वदन्ति ।

तसादेते मन्त्रा आत्मनो याथा
अनुवन्ध- तम्यप्रकाशनेन आत्म
चन्नवृद्ध्यम् विषयं स्वाभाविकमज्ञानं

निवर्तयन्तः शोकमोहादिसंसार
धर्मविच्छित्तिसाधनमात्मैकत्वादि
विज्ञानमुत्पादयन्ति । इत्येव
मुक्ताधिकार्यभिधेयसम्बन्धप्रयो
जनान्मन्त्रान्सक्षेपतो व्याख्याः

स्यामः ।

विहि-। लेकर ही कमोंका विधान किया गया है।

> कर्माधिकारके ज्ञाताओंका भी यही कथन है कि जो पुरुष ब्रह्मतेज आदि दृष्ट और स्वर्ग आदि अदृष्ट कर्मफ्लोंका इच्छुक है और 'मैं द्विजाति हूँ तथा कर्मके अनिधिकार-सूचक कानेपन, कुबड़ेपन आदि धर्मोंसे युक्त नहीं हूँ' ऐसा अपनेको मानता है वही कर्मका अधिकारी है।

अतः ये मन्त्र आत्माके यथार्थ करके आत्म-प्रकाश स्वरूपका सम्बन्धी स्वाभाविक निवृत्त करते हुए संसारके शोक-मोहादि धर्मोंके विच्छेदके साधन-स्वरूप आत्मैकत्वादि विज्ञानको ही उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार जिनके [ मुमुक्ष-रूप ] अधिकारी, [ आत्मैक्यरूप ] विषय, [प्रतिपाद्य-सम्बन्ध प्रतिपादकरूप ] अज्ञाननिवृत्ति तथा परमानन्द-प्राप्तिरूप] प्रयोजनका ऊपर उल्लेख हो चुका है, उन मन्त्रोंकी अब इम संक्षेपसे व्याख्या करेंगे।

### सर्वत्र भगवद्दृष्टिका उपदेश

ॐ ईशा वास्यमिद्रः सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुज्जीथा मा गृधः कस्यखिद्धनम्॥१॥

जगत्में जो कुछ स्थावर-जङ्गम संसार है वह सब ईश्वरके द्वारा आच्छादनीय है [ अर्थात् उसे भगवत्स्वरूप अनुभव करना चाहिये ]। उसके त्याग-भावसे त् अपना पाठन कर; किसीके धनकी इच्छा नकर ॥१॥

ईशाईष्ट इतीट् तेनेशा। ईशिता परमेश्वरः परमात्मा सर्वस्य। स हि सर्वभीष्टे सर्वजनत्नामात्मा सन्प्रत्यगात्मतया तेन स्वेन रूपेणात्मनेशा वास्यमाच्छाद-नीयम्।

किम् १ इदं सर्वं यत्किञ्च
यत्किञ्चिज्ञगत्यां पृथिव्यां
जगत्तत्सर्वं स्वेनात्मना ईशेन
प्रत्यगात्मतयाहमेवेदं सर्वमिति
परमार्थसत्यरूपेणानृतमिदं सर्वं
चराचरमाच्छादनीयं स्वेन
परमारमना।

जो ईशन (शासन) करे उसे ईट् कहते हैं; उसका तृतीयान्त रूप 'ईशा' है। सबका ईशन करनेवाला परमेश्वर परमात्मा है। वही सब जीवोंका आत्मा होकर अन्तर्यामि-रूपसे सबका ईशन करता है। उस अपने स्वरूपभूत आत्मा ईशसे सब वास्य—आच्छादन करने-योग्य है।

क्या [ आच्छादन करनेयोग्य है ]? यह सन जो कुछ जगती अर्थात् पृथिन्नीमें जगत् (स्थानर-जन्नम प्राणि-वर्ग) है वह सब अपने आत्मा ईश्चरसे—अन्तर्यामिरूपसे यह सन कुछ मैं ही हूँ—ऐसा जानकर अपने परमार्थसत्यस्वरूप परमात्मा-से यह सम्पूर्ण मिथ्याभूत चराचर आच्छादन करने योग्य है । यथा चन्दनागर्वादेरुदकादि-सम्बन्धजकलेदादिजमौपाधिकं दौर्गन्ध्यं तत्खरूपनिघर्षणेन आच्छाद्यते स्वेन पारमार्थिकेन गन्धेन । तद्वदेव हि स्वात्मनि अध्यस्तं स्वाभाविकं कर्तृत्व-भोक्तृत्वादिलक्षणं जगद्द्वैतरूपं जगत्यां पृथिच्याम्, जगत्यामिति उपलक्षणार्थत्वात्सर्वमेव नामरूप-कर्माख्यं विकारजातं परमार्थ-सत्यात्मभावन्या त्यक्तं स्यात्।

एवमीश्वरात्मभावनया युक्तस्य

आत्मनिष्ठस्य पुत्राद्येषणात्रयसं-त्याग एवम्

त्याग प्वम् अधिकारः न्यास एवाधिकारो न कर्मसु । तेन त्यक्तेन त्यागेनेत्यर्थः । न हि त्यक्तो मृतः पुत्रो वा भृत्यो वा आत्मसम्बन्धिताया अभावात् आत्मानं पालयति अतस्त्यागेन इत्ययमेव वेदार्थः—भुद्धीथाः पालयेथाः ।

ं जिस प्रकार चन्द्रन और अगरु आदिकी, जल आदिके सम्बन्धसे गीलेपन आदिके कारण उत्पन्न हुई औपाधिक दुर्गिचि उन ( चन्दनादि ) खरूपको घिसनेसे उनके पारमार्थिक गन्धसे आच्छादित हो जाती है, उसी प्रकार अपने आत्मा-में आरोपित खाभाविक कर्तत्व-भोक्तत्व आदि लक्षणींवाला द्वैतरूप जगत जगतीमें यानी पृथिवीमें— 'जगत्याम' यह शब्द स्थावर-जङ्गम सभीका | उपलक्षण कराने-होनेसे—इस सत्यस्र आत्माकी भावनासे नामरूप और कर्ममय सारा ही विकारजात परित्यक्त हो जाता है।

इस प्रकार जो, ईश्वर ही चरा-चर जगत्का आत्मा है — ऐसी भावनासे युक्त है, उसका पुत्रादि तीनों एषणाओंके त्यागमें ही अधिकार है — कर्ममें नहीं। उसके त्यक्त अर्थात् त्यागसे [ आत्माका पाउन कर ]। त्यागा हुआ अथवा मरा हुआ पुत्र या सेवक, अपने सम्बन्धका अभाव हो जानेके कारण अपन। पाउन नहीं करता; अतः त्यागसे — यही इस श्रुतिका अर्थ है — भोग यानी पाउन कर। एवं त्यक्तैपणस्त्वं मा गृधः
गृधिमाकाङ्कां मा कार्पार्धनविषयाम् कस्यस्तिद्धनं कस्यचित्परस्य स्त्रस्य वा धनं मा
काङ्कीरित्यर्थः । स्त्रिदित्यनर्थको
निपातः ।

अथवा मा गृधः । कसात् ?

कस्यस्विद्धनमित्याक्षेपार्थो न

कस्यचिद्धनमित्त यद्गृध्येत ।

आत्मैवेदं सर्वमितीश्वरभावनया

सर्व त्यक्तमत आत्मन एवेदं

सर्वमात्मैव च सर्वमतो मिथ्या
विषयां गृधि मा कार्षीरित्यर्थः।१।

इस प्रकार एषणाओंसे रहित होकर तू गई अर्थात् धनविषयक आकाङ्का न कर । किसीके धनकी अर्थात् अपने या पराये किसीके भी धनकी इच्छा न कर । यहाँ 'खित्' यह अर्थरहित निपात है ।

अथवा आकाङ्क्षा न कर, क्योंकि धन भला किसका है ! इस प्रकार इसका आक्षेपसूचक अर्थ भी हो सकता है अर्थात् धन किसीका भी नहीं है जो उसकी इच्छा की जाय। यह सब आत्मा ही है—इस प्रकार ईश्वरभावनासे यह सभी पित्यक्त हो जाता है। अतः यह सब आत्मासे उत्पन्न हुआ तथा सब कुछ आत्मरूप ही होनेके कारण मिथ्यापदार्थविषयक आवाङ्क्षा न कर—ऐसा इसका तात्पर्य है ॥१॥

### मनुष्यत्वाभिमानीके लिये कर्मविधि

एवमात्मविदः पुत्राद्येपणात्रयसंन्यासेनात्मज्ञाननिष्ठतयात्मा
रक्षितव्य इत्येष वेदार्थः । अथ
इतरस्यानात्मज्ञतया आत्मग्रहणाय
अशक्तस्येदम्रपदिशति मन्त्रः—

इस प्रकार उपर्युक्त श्रुतिका यही तात्पर्य है कि आत्मवेत्ताको पुत्रादि एषणात्रयका त्याग करते हुए ज्ञाननिष्ठ रहकर ही आत्माकी रक्षा करनी चाहिये । अब जो आत्मतत्त्वका प्रहण करनेमें असमर्थ दूसरा अनात्मज्ञ पुरुष है उसके छिये यह दूसरा मन्त्र उपदेश करता है— कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत्र समाः। एवं त्विय नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ २ ॥

इस लोकमें कर्म करते हुए ही सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे। इस प्रकार मनुष्यत्वका अभिमान रखनेवाले तेरे लिये इसके सिवा और कोई मार्ग नहीं है, जिससे तुझे [ अशुभ ] कर्मका छेप न हो ॥ २ ॥

क्रवंन्नेव इह निवर्तयन्नेव ज्जीवितुमिच्छेच्छतं शतसङ्ख्याकाः। तावद्धि समाः संवत्सरान पुरुषस्य परमायुर्निरूपितम् । तथा च प्राप्तानुवादेन यजिजी-विषेच्छतं वर्षाणि तत् कुर्वन्नेव कर्माणीत्येतद्विधीयते।

एवमेवम्प्रकारेण त्विय जिजीविषति नरे नरमात्राभि-मानिनीत एतसादिग्रहोत्रादीनि कमीणि कुर्वतो वर्तमानात्प्रका-प्रकारान्तरं नास्ति येन प्रकारेणाशुभं कर्म न लिप्यते कर्मणा न लिप्यत इत्यर्थः। अर्थात् जिससे वह पुरुष कर्मसे

इस छोकमें अग्निहोत्रादि कर्म कर्माण्यग्रिष्टोत्रादीनि जिजीनिषे- करते हुए ही सौतक अर्थात् सौ वर्षो-तक जीनेकी इच्छा करे। पुरुषकी बड़ी-से-बड़ी आयु इतनी ही बतलायी गयी है । अतः उस प्राप्त हुई आयुका अनुवाद करते हुए यह विधान किया है कि यदि सौ वर्ष जीनेकी इच्छा करे तो कर्म करते हुए ही जीना चाहे।

> इस तरह, इस प्रकार जीनेकी इच्छा करनेवाले तुझ मनुष्य— मनुष्यत्वमात्रका अभिमान करने-वालेके लिये इस अर्थात् अग्नि-होत्रादि कर्म करते हुए ही [ आयु बितानेके ] वर्तमान प्रकारसे भिन्न और कोई ऐसा प्रकार नहीं है जिससे अशुभ कर्मका लेप न हो

अतः शास्त्रविहितानि कर्माण्य-ग्निहोत्रादीनि कुर्वन्नेव जिजी-विषेत् ।

कथं पुनिरद्मवगम्यते शानकर्म- पूर्वेण संन्यासिनो समुचय- ज्ञानिष्ठोक्ता द्विती-खण्डनम् येन तदशक्तस्य कर्म-निष्ठेति।

उच्यते; ज्ञानकर्मणोर्विरोधं पर्वतवदकम्प्यं यथोक्तं न सरसि किम् ? इहाप्युक्तं 'यो हि जिजी-विषेत् स कर्म कुर्वन्' 'ईशा वास्यमिदं सर्वम्' 'तेन त्यक्तेन भुज्जीथाः''मा गृधः कस्य खिद्रनम्' इति च। 'न जीविते मरणे वा गृधि कुर्वीतारण्यमियादिति पदम्; ततो न पुनरियात्' इति संन्यासशासनात् । उभयोः

फलमेदं च वक्ष्यति।

लिप्त न हो । अतः अग्निहोत्र आदि शास्त्रविहित कर्मोंको करते हुए ही जीनेकी इच्छा करे ।

पूर्व ० - यह कैसे जाना गया कि
पूर्व मन्त्रसे संन्यासीकी ज्ञाननिष्ठाका
तथा द्वितीय मन्त्रसे संन्यासमें
असमर्थ पुरुषकी कर्मनिष्ठाका वर्णन
किया गया है !

सिद्धान्ती-कहते हैं, क्या तुम्हें स्मरण नहीं है कि, जैसा पहले (सम्बन्ध भाष्यमें) कह चुके हैं ज्ञान और कर्मका विरोध पर्वतके समान अविचल है। यहाँ भी 'जो जीनेकी इच्छा करे वह कर्म करते हुए ही ्जीना चाहे ] तथा 'यह सब ईश्वरसे आच्छादन करनेयोग्य है? 'उस ( चराचर जगत् ) के त्याग-द्वारा आत्माकी रक्षा कर' 'किसीके धनकी इच्छा न कर' इत्यादि वाक्यों-से [ कर्मा और संन्यासीकी निष्ठाओं-का भेद ही ] निरूपण किया है। तथा 'जीवन या मरणका होभ न करे, वनको चला जाय-यही वेदकी मर्यादा है। और फिर वहाँसे घर न **ठौटे' इस वाक्यसे भी [ ज्ञाननिष्ठ-**के लिये ] संन्यासका ही विधान किया है। आगे इन दोनों निष्ठाओं-के फलका भेद भी बतलायेंगे।

इमौ द्वावेव पन्थानावनुनि-प्कान्ततरौ भवतः क्रियापथक्वैव पुरस्तात्संन्यासश्रोत्तरेण । निवृ-तिमार्गेण एषणात्रयस्य त्यागः । तयोः संन्यासपथ एवातिरे-चयति । "न्यास एवात्यरेचयत्" इति च तैत्तिरीयके ।

"द्वाविमावथ पन्थानौ

यत्र वेदाः प्रतिष्ठिताः। प्रवृत्तिलक्षणो धर्मो निवृत्तश्च विभावितः॥ (महा• शा० २४१ । ६ )

इत्यादि पुत्राय विचार्य निश्चितमुक्तं व्यासेन वेदाचार्येण भगवता । विभागश्चानयोः दर्शयिष्यामः ॥ २॥

ये दोनों ही मार्ग सृष्टिके आरम्भ-से परम्परागत हैं। इनमें पहले कर्ममार्ग है और पीछे संन्यास। संन्यासरूप निवृत्तिमार्गसे तीनों एवणाओंका त्याग किया जाता है। इन दोनोंमें संन्यासमार्ग ही उत्कर्ष प्राप्त करता है । तैत्तिरीय श्रुतिमें भी कहा है कि ''संन्यास ही उत्क्रष्टताको प्राप्त हुआ ।" वेदाचार्य भगवान् व्यासने भी बहुत सोच-विचारकर ही अपने पुत्रसे यह निश्चित बात कही है- "जिनमें वेद प्रतिष्ठित हैं ऐसे ये दो ही मार्ग हैं—एक तो प्रवृत्तिलक्षण धर्ममार्ग और दूसरा अच्छी तरह भावना किया हुआ निवृत्तिमार्ग ।। इन दोनों-का विभाग हम आगे दिखलायेंगे ।२।

अज्ञानीकी निन्दा

अथेदानीमविद्वन्निन्दार्थोऽयं

अब अज्ञानीकी निन्दा करनेके लिये यह ितीसरा ] मन्त्र आरम्भ किया जाता है—

मन्त्र आरम्यते— | किया जाता है— असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः । ता १ ते प्रतियाभिगच्छिन्ति ये के चात्महनो जनाः ॥ ३ ॥

वे अपुरसम्बन्धी लोक आत्माके अदर्शनरूप अज्ञानसे आन्छादित हैं। जो कोई भी आत्माका हनन करनेवाले लोग हैं वे मरनेके अनन्तर उन्हें प्राप्त होते हैं॥ ३॥ असुर्याः परमात्मभावमद्वयम-पेक्ष्य देवादयोऽप्यसुरास्तेषाश्च स्वभृता लोका असुर्या नाम। नामशब्दोऽनर्थको निपातः।

ते लोकाः कर्मफलानि लोक्यन्ते दृश्यन्ते भ्रुज्यन्त इति जन्मानि । अन्धेनादर्शनात्म-केनाज्ञानेन तमसाद्यता आच्छा-दिताः तान्स्यावरान्तान्प्रेत्य त्यक्त्वेमं देहमभिगच्छन्ति यथा-कर्म यथाश्रुतम् ।

आत्मानं झन्तीत्यात्महनः।
के ते जनाः येऽनिद्धांसः। कथं
त आत्मानं नित्यं हिंसन्ति।
अविद्यादोषेण विद्यमानस्थात्मनः
तिरस्करणात् । विद्यमानस्थ
आत्मनो यत्कार्यं फलमजरामरत्वादिसंवेदनलक्षणं तद्धतस्येव
तिरोभूतं भवतीति प्राकृताविद्धांसो जना आत्महन उच्यन्ते।
तेन द्यात्महननदोषेण संसरन्ति
ते॥३॥

अद्भय परमात्मभावकी अपेक्षासे देवता आदि भी असुर ही हैं। उनके सम्पत्ति-स्वरूप लोक 'असुर्य' हैं। 'नाम' शब्द अर्थहीन निपात है।

जिनमें कर्मफर्लोका लोकन— दर्शन यानी भोग होता है वे लोक अर्थात् जन्म (योनियाँ) अन्ध—अदर्शनात्मक तम यानी अज्ञानसे आच्छादित हैं। वे इस शरीरको छोड़कर अपने कर्म और ज्ञानके अनुसार उन [ब्रह्मासे लेकर] स्थावरपर्यन्त योनियोंमें ही जाते हैं।

जो कोई आत्माका घात (नारा) करते हैं वे आत्मघाती हैं। वे लोग कौन हैं ! जो अज्ञानी हैं । वे सर्वदा अपने आत्माकी किस प्रकार हिंसा करते हैं ? अविद्यारूप दोषके कारण अपने नित्यसिद्ध आत्मा-का तिरस्कार करनेसे जिज्ञानी जीवोंकी दृष्टिमें नित्य विद्यमान अजरामरत्वादिज्ञानरूप आत्माका कार्य यानी फल मरे हुएके समान तिरोभूत रहता है, इसिंख्ये प्राकृत अज्ञानीजन आत्मघाती कहे जाते हैं। इस आत्मघातरूप दोषके कारण ही वे जन्म-मरणको प्राप्त होते हैं ॥ ३ ॥

#### आत्माका स्वरूप

यस्यात्मनो हननादिवद्वांसः संसरित तद्विपर्ययेण विद्वांसो जना मुच्यन्ते ते नात्महनः तत् कीदृशमात्मतत्त्वमित्युच्यते—

जिस आत्माका हनन करनेसे अज्ञानीकोग जन्म-मरणरूप संसार-को प्राप्त होते हैं और उसके विपरीत ज्ञानीकोग मुक्त हो जाते हैं—वे आत्म-घाती नहीं होते—वह आत्मतत्त्व कैसा है ? सो बतलाया जाता है—

अनेजदेकं मनमो जवीयो नैनदेवा आप्नुवन्पूर्वमर्षत् । तद्भावतोऽन्यानत्येति तिष्ठचिसमञ्जपो मातिरश्चा द्याति ॥

वह आत्मतत्त्र अपने खरूपसे विचित न होनेवाळा, एक तथा मनसे भी तित्र गतिवाळा है। इसे इन्द्रियाँ प्राप्त नहीं कर सकीं ? क्योंकि यह उन सबसे पहले (आगे) गया हुआ (विद्यमान) है। वह स्थिर होनेपर भी अन्य सब गतिशीळोंको अतिक्रमण कर जाता है। उसके रहते हुए ही [अर्थात् उसकी सत्तामें ही] वायु समस्त प्राणियोंके प्रवृत्ति-रूप कमींका विभाग करता है। 8 ॥

अनेजत् न एजत् । एजृ

कम्पने, कम्पनं चलनं स्वावस्थाप्रच्युतिस्तद्वजितं सर्वदैकरूपिमत्यर्थः । तच्चैकं सर्वभूतेषु मनसः
सङ्कल्पादिलक्षणाद् जवीयो
जववत्तरम् ।

जो चलनेवाला न हो उसे 'अनेजत्' कहते हैं; क्योंकि 'एज़ृ कम्पने' [ इस धातुस्त्रसे ] 'एज़् धातुका अर्थ कम्पन है । इस प्रकार [ वह आत्मतत्त्व ] कम्पन— चलन अर्थात् अपनी अवस्थासे च्युत होनेसे रहित है यानी सदा एक-रूप है । वह एक ही सब प्राणियों में वर्तमान है तथा सङ्गल्पादिरूप मन-से मी जवीय—अधिक वेगवान् है ।

कथं विरुद्धमुच्यते ध्रुवं निश्वलमिदं मनसो जवीय इति च।

नैष दोषः । निरुपाध्युपाधि-मत्त्वेनोपपत्तेः । तत्र <sub>विरोध-</sub> <sub>परिहारः</sub>

निरुपाधिकेन स्वेन रूपेणोच्यते अनेजदेकमिति मनसोऽन्तः करणस्य सङ्खल्प विकल्पलक्षणस्योपाधेरनुवर्त्तनाद् इह देहस्थस्य मनसो ब्रह्म-लोकादिद्रगमनं सङ्कल्पेन क्षण-मात्राद्धवतीत्यतो मनसो जविष्ठत्वं लोके प्रसिद्धम्। तस्मिन् मनसि ब्रह्मलोकादीन्द्रतं गच्छति सति प्रथमं प्राप्त इवात्मचैतन्या-वभासो गृह्यतेऽतो मनसो जवीय इत्याह ।

नैनदेवा द्योतनादेवाश्रक्षुरा-

दीनीन्द्रियाण्येतत्प्रकृतमात्मतत्त्वं

पूर्व ० — यह विरुद्ध बात कैसे कही जाती है कि वह आत्मतत्त्व ध्रुव एवं निश्चल है तथा मनसे भी अधिक वेगवान् है !

सिद्धान्ती-यह कोई दोष नहीं है: क्योंकि निरुपाधिक और सोपाधिक-रूपसे यह विरुद्ध कथन भी बन सकता है। उस अवस्थामें अपने निरुपाधिकरूपसे तो 'अविचल' और 'एक'-ऐसा कहा जाता है तथा अन्तः करणकी मनरूप सङ्कल्प-विकल्पारिमका उपाधिका अनुवर्तन करनेके कारण [ मनसे भी अधिक वेगवान् कहा गया है ] इस लोक-में देहस्य मनका ब्रह्मलोक आदि दूर देशोंमें सङ्गल्परूपसे एक क्षणमें ही गमन हो जाता है; अत: मनका अत्यन्त वेगवरव तो लोकमें प्रसिद्ध ही है। किन्तु उस मनके ब्रह्मछोकादि-में बड़ी शीघ्रतासे पहुँचनेपर वहाँ आत्मचैतन्यका अवभास पहलेहीसे पहुँचा हुआ-सा अनुभव किया जाता है। इसीसे 'वह मनसे भी अधिक वेगवान् हैं ऐसा श्रुति कहती है।

जिसका प्रकरण चल रहा है ऐसे इस आत्मतत्त्वको देवगण भी प्राप्त अर्थात् उपलब्ध नहीं कर सके। नाप्तुवन्न प्राप्तवन्तः । तेभ्यो मनो जवीयः मनोव्यापार-व्यवहितत्वाद् आभासमात्रमपि आत्मनो नैव देवानां विषयी-भवति ।

यसाज्जवनान्मनसोऽपि पूर्व
मर्पत् पूर्वमेव गतं व्योमवद्घचापित्वात् सर्वव्यापि तदात्मतत्त्वं सर्वसंसारधर्मवर्जितं स्वेन
निरुपाधिकेन खरूपेणाविक्रियमेव सदुपाधिकृताः सर्वाः संसारविक्रिया अनुभवतीत्यविवेकिनां
मूढानामनेकिमव च प्रतिदेहं
प्रत्यवभासत इत्येतदाह ।

तद्धावतो द्रुतं गच्छतोऽन्यानात्मविरुक्षणान्मनोवागिन्द्रियप्रभृतीनत्येति अतीत्य गच्छति
इव । इवार्थं स्वयमेव दर्शयति
तिष्ठदितिः स्वयमविक्रियमेव
सदित्यर्थः ।

भिषयों का चोतन (प्रकाश) करने के कारण चक्षु आदि इन्द्रियाँ ही देव हैं। उन इन्द्रियों से तो मन ही वेगवान् है; अतः [ आत्मा तया इन्द्रियों के बीचमें ] मनोन्यापारका व्यवधान रहने के कारण आत्माका तो आभासमात्र भी इन्द्रियों का विषय नहीं होता।

क्योंकि आकाराके समान व्यापक होनेके कारण वह वेगवान् मनसे भी पहले ही गया हुआ है। वह सर्व-व्यापी आत्मतत्त्व अपने निरुपाधिक खरूपसे सम्पूर्ण संसार-धर्मोंसे रहित तथा अविक्रिय होकर ही उपाधिकृत संपूर्ण सांसारिक विकारोंको अनुभव करता है और अविवेकी मूढ़ पुरुषोंको प्रत्येक शरीरमें अनेक-सा प्रतीत होता है इसीसे श्रुतिने ऐसा कहा है।

वह दौड़ते अर्थात् तेजीसे चळते हुए, आत्मासे भिन्न अन्य मन, वाणी और इन्द्रिय आदिका अतिक्रमण कर जाता है—मानो उन्हें पार करके चळा जाता है। 'इव' का भावार्थ श्रुति 'तिष्ठत्' (ठहरनेवाळा) इस पदसे खयं ही दिखळा रही है। अर्थात् स्वयं अविकारी रहकर ही दूसरोंको पार कर जाता है।

तसिन्नात्मतत्त्वे सति नित्य-चैतन्यस्वभावे मातरिश्वा मातरि अन्तरिक्षे श्वयति गच्छतीति मातरिश्वा सर्वप्राणभृत वायुः क्रियात्मको यदाश्रयाणि कार्य-करणजातानि यसिन्नोतानि प्रोतानि च यत्स्रत्रसंज्ञकं सर्वस्य जगतो विधारयित स मातरिश्वा. अपः कर्माणि प्राणिनां चेष्टा-लक्षणानि, अग्न्यादित्यपर्जन्या-दीनां ज्वलनदहनप्रकाशाभिवर्ष-णादिलक्षणानि द्धाति विभजति इत्यर्थः ।

धारयतीति वा । "भीषासा-द्वातः पवते" (तै॰ उ॰ २ । ८ । १ ) इत्यादिश्चतिभ्यः । सर्वा हि कार्यकरणादिविकिया नित्यचैत-न्यात्मस्वरूपे सर्वास्पदभूते सत्येव भवन्तीत्यर्थः ॥ ४ ॥ उस नित्यचैतन्यस्वरूप आत्म-तत्त्रके वर्तमान रहते हु५ ही, जो मातरि अर्थात् अन्तिरक्षमें सञ्चार-गमन करता है वह मातिरिश्वा—वायु, जो समस्त प्राणोंका पोषक और कियारूप है, जिसके अधीन ये सारे शरीर और इन्द्रिय हैं तथा जिसमें ये सब ओत-प्रोत हैं और जो सूत्रसंज्ञक तत्त्व निख्छ जगत्का विधाता है वह मातिरिश्वा अप् अर्थात् प्राणियोंके चेष्टारूप कर्म यानी अग्नि, सूर्य और मेघ आदिके ज्वलन-दहन, प्रकाशन एवं वर्षा आदि कर्म विभक्त करता है ऐसा इसका भावार्थ है।

अथवा ''इसके भयसे वायु चलता है'' इत्यादि [भाववाली] श्रुतियोंके अनुसार 'दधाति'का अर्थ 'धारण करता है' ऐसा जानो । क्योंकि शरीर और इन्द्रिय आदि सभी विकार सबके अधिष्ठानस्वरूप नित्य चैतन्य आत्मतत्त्वके विद्यमान रहते ही होते हैं ॥ ४॥

न मन्त्राणां जामितास्तीति | पूर्वमन्त्रोक्तमप्यर्थं पुनराह— |

मन्त्रोंको आलस नहीं होता, अतः पहले मन्त्रद्वारा कहे हुए अर्थको ही फिर कहते हैं। तदेजित तन्नैजित तद्दूरे तद्वन्तिके । तद्विज्ञते तद्विज्ञते तद्विज्ञते तद्विज्ञते तद्विज्ञते तद्विज्ञते । प्र ॥ वह आत्मतत्त्व चळता है और नहीं भी चळता। वह दूर है और समीप भी है। वह सबके अन्तर्गत है और वही इस सबके बाहर भी है॥ ५॥

तदात्मतत्त्वं यत्प्रकृतं तदेजति चलति तदेव च नैजति खतो नैव चलति खतोऽचलमेव सत् चलतीवेत्यर्थः। किञ्च तद्दृरे वर्ष-कोटिशतैरप्यविदुषामप्राप्यत्वाद् द्र इव । तद् उ अन्तिके इति च्छेदः । तद्वन्तिके समीपेऽत्य-न्तमेव विदुषामात्मत्वान्न केवलं द्रेऽन्तिके च। तदन्तरभ्यन्तरेऽस्य सर्वस्य "य आत्मा सर्वान्तरः"। ( बृ० उ० ३।४।१) इति श्रुतेः । अस्य सर्वस्य जगतो नाम रूपक्रियात्मकस्य तदु अपि सर्वस्य अस्य बाह्यतो व्यापकत्वादाकाश-वित्ररितशयस्भात्वाद् अन्तः। ''प्रज्ञानघन एव'' ( बृ० उ० ४। ५।१३) इति च शासनानिरन्तरं च॥५॥

जिसका प्रकरण है वह आत्मतत्त्व एजन करता—चलता है, वही स्वयं नहीं भी चलता, अर्थात् स्वयं अचल रहकर ही चलता हुआ-सा जान पड़ता है। यही नहीं, वह दूर भी है: अज्ञानियोंको सैकडों-करोड भी अप्राप्य होनेके कारण दूर-जैसा है। [ 'तद्दन्तिके'का ] तद् उ अन्ति-के — ऐसा पदच्छेद करना चाहिये। वही अन्तिक-अत्यन्त समीप भी है अर्थात् केवल दूर ही नहीं, विद्वानोंका आत्मा होनेके कारण समीप भी है। वह इस सबके अन्तर यानी भीतर भी है जैसा कि 'जो आत्मा सर्वान्तर है" इत्यादि श्रुतिसे सिद्ध होता है। आकाशके समान व्यापक होनेके कारण वह इस नाम-रूप और क्रियात्मक सम्पूर्ण जगत्के बाहर तथा सृक्ष्मरूप होनेसे इसके भीतर भी है। और श्रुतिके "प्रज्ञानघन ही है" इस कथनके अनुसार वह ( बाहर-भीतरके भेदको त्याग कर सर्वत्र ) ही है ॥ ५॥

अभेददर्शीकी स्थिति

# यस्तु सर्वाणि भूतान्यात्मन्येवानुपश्यति । सर्वभूतेषु चात्मानं ततो न विजुगुप्सते ॥ ६ ॥

जो [ साधक ] सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है और समस्त भूतोंमें भी आत्माको ही देखता है वह इस [ सार्वात्म्यदर्शन ] के कारण ही किसीसे घृगा नहीं करता ॥ ६॥

यः परित्राड् मुमुक्षुः सर्वाणि भृतान्यव्यक्तादीनि स्थावरान्तानि आत्मन्येवानुपद्यत्यात्मव्यति-रिक्तानि न पश्यतीत्यर्थः, सर्व-भृतेषु च तेष्वेव चात्मानं तेषाम् अपि भूतानां स्वमात्मानमात्म-त्वेन यथास्य देहस्य कार्यकरण-सङ्घातस्यात्मा अहं सर्वप्रत्यय-साक्षिभृतक्चेतयिता केवलो निर्गुणोऽनेनैव स्वरूपेणाव्यक्ता-दीनां स्थावरान्तानामहमेवात्मेति सर्वभूतेषु चात्मानं निर्विशेषं यस्त्वनुपद्यति स ततस्तसादेव द्र्यानान विज्रगुप्सते विज्रगुप्सां घणां न करोति।

जो परिवाट् मुमुक्षु अन्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें ही देखता है अर्थात् उन्हें आत्मासे पृथक नहीं देखता, तथा उन सम्पूर्ण भूतोंमें भी आत्माको देखता है अर्थात् उन भूतोंके आत्मा-को भी अपना ही आत्मा जानता है यानी यह समझता है कि जिस प्रकार मैं इस देहके कार्य (भूत) और करण ( इन्द्रिय )-संघातका आत्मा और इसकी समस्त प्रतीतियोंका साक्षी, चेतियता, केवल और निर्गुण हूँ उसी प्रकार अपने इसी रूपसे अन्यक्तसे लेकर स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भूतोंका आत्मा भी मैं ही हूँ। इस प्रकार जो सब भूतोंमें अपने निर्विशेष आत्म-स्वह्मपको ही देखता है वह उस आत्म-दर्शनके कारण ही किसीसे जुगुप्सा यानी घृणा नहीं करता।

हि घृणात्मनोऽन्यद्दुष्टं पश्यतो भवति, आत्मान मेवात्यन्तविशुद्धं निरन्तरं पश्यतो न घृणानिमित्तम् अर्थान्तरमस्तीति प्राप्तमेव । ततो न विजुगुप्सत इति ॥ ६ ॥

प्राप्तस्यैवानुवादोऽयम् । सर्वो | यह प्राप्त वस्तुका ही अनुवाद है । सभी प्रकारकी घृणा अपनेसे भिन्न किसी दूषित पदार्थको देखने-वाले पुरुषको ही होती है, जो निरन्तर अपने अत्यन्त विशुद्ध आत्म-स्वरूपको ही देखनेवाळा है उसकी दृष्टिमें घृणाका निमित्तभूत कोई अन्य पदार्थ है ही नहीं; यह बात खत: प्राप्त हो जाती है । इसीलिये वह किसीसे घृणा नहीं करता ॥ ६॥

इसी बातको दूगरा मन्त्र भी कहता है— इममेवार्थमन्योऽपि मन्त्र आह-

यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः ।

तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः॥ ७॥ जिस समय ज्ञानी पुरुषके लिये सब भूत आत्मा ही हो गये उस समय एकत्व देखनेवाले उस विद्वान्को क्या शोक और क्या मोह हो

सकता है ॥ ७ ॥

यसिन्काले यथोक्तात्मनि वा तान्येव भूतानि सर्वाणि परमा-र्थातमदर्शनादात्मैवाभूद् आत्मैव संवृतः परमार्थवस्तु विजानतः तिसन्काले तत्रात्मनि वा को मोहः कः शोकः।

जिस समय अथवा जिस पूर्वोक्त परमार्थतत्त्वको आत्मस्वरूपमें जाननेवाले पुरुषकी दृष्टिमें वे ही सब भूत परमार्थ आत्मस्वरूपके दर्शनसे आत्मा ही हो गये, अर्थात् आत्म-भावको ही प्राप्त हो गये, उस समय अथवा उस आत्मामें क्या मोह और क्या शोक रह सकता है ? शोकश्च मोहश्च कामकर्मबीजम् अजानतो भवति । न त्वारमेकर्वे विशुद्धं गगनोपमं पञ्यतः । हा

को मोहः कः शोक इति शोकमोहयोरिवद्यकार्ययोराक्षेपेण असम्भवप्रदर्शनात् किल्लिक् संसारस्यात्यन्तमेवोच्छेदः अप्रदर्भ शिंतो भवति ॥ ७॥ शोक और मोह तो कामना और कर्म-के बीजको न जाननेवालेको ही हुआ करते हैं, जो आकाशके समान आत्माका विशुद्ध एकत्व देखनेवाला है उसको नहीं होते।

'क्या मोह और क्या शोक ?' इस प्रकार अविद्यांके कार्यखरूप शोक और मोहकी आक्षेपरूप असम्भवता दिख्छाकर कारणसहित संसारका अत्यन्त ही उच्छेद प्रदर्शित किया गया है ॥ ७ ॥

#### आत्मनिरूपण

न्हें गिहता है-

योऽयम्तीतैर्मन्त्रैरुक्त आत्मा स्म स्वेन रूपेण किंलक्षण इत्याहायं वि विधि एक प्रीव किंकि एक किन्न मन्त्रः उपर्युक्त मन्त्रोंसे जिस आत्माका वर्णन किया गया है वह अपने विक्रपसे कैसे लक्षणोंवाला है इस बातको यह मन्त्र बतलाता है—

विद्यम् ॥ कविर्मनीषी परिभूः ख्रयम्भूयीथातथ्यतोऽथीन् व्यद्ध्याच्छाश्वतोभ्यः समाभ्यः ॥ ६ ॥

मिनं वह आतमा मर्वगत, न्युद्ध, अशारीरी, अक्षत, स्नायुसे रहित, निर्मल, अपापहत, मर्वद्रष्टा, सर्वज्ञ, सर्वोत्कृष्ट और खयम्भू (खयं ही हीनवाला ) है हो उसाने नित्यसिद्ध संवत्तर नामक प्रजापतियोंके लिये यथायोग्य रीतिसे अर्थों (कर्त्तव्यों अथवा पदार्थों) का विभाग किया है ॥ ८॥

स यथोक्त आत्मा पर्यगातपरि समन्तादगाद्गतवानाकाशवद्वचापी इत्यर्थः । शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्म-दीप्तिमानित्यर्थः । अकायमशरीरो लिङ्गशरीरवर्जित इत्यर्थः । अवणम् अक्षतम् । अस्नाविरं स्नावाः शिरा यसिन्न विद्यन्त इत्यस्ना-विरम् । अवणमस्नाविरमित्याभ्यां स्थूलशरीरप्रतिषेधः । शुद्धं निर्मलमविद्यामलरहितमिति का-रणशरीरप्रतिषेधः । अपापविद्धं धर्माधर्मादिपापवर्जितम् ।

शुक्रमित्यादीनि वचांसि
पुँल्लिङ्गत्वेन परिणेयानि । स
पर्यगादित्युपक्रम्य कविर्मनीषीः
त्यादिना पुँल्लिङ्गत्वेनोपसंहारात् ।

कविः क्रान्तदर्शी सर्वेदक् । ''नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा'' (वृ० उ०

पूर्वोक्त आत्मा पर्यगात् परि—सब ओर अगात् -गया हुआ है अर्थात् आकाराके समान सर्व-व्यापक है, शुक्र-शुद्ध-ज्योतिष्मान् यानी दीप्तिवाला है; अकाय-अशरीरी अर्थात् लिङ्ग-शरीरसे रहित यानी अक्षत है; अव्रण अस्ताविर है, जिसमें स्नायु अर्थात् शिराएँ न हों उसे अस्नाविर कहते हैं । अत्रण और अस्ताविर इन दो विशेषणोंसे स्थूल शरीरका प्रति-षेध किया गया है। तथा शुद्ध, यानी अविद्यारूप रहित है-इससे कारण-शरीरका प्रतिषेध किया गया है । अपापविद्ध-धर्म-अधर्मरूप पापसे रहित है।

'शुक्रम्' इत्यादि (नपुंसकलिङ्ग) वचनोंको पुँछिङ्गमें परिणत कर लेना चाहिये; क्योंकि 'स पर्यगात्' इस पदसे आरम्भ करके 'कविः मनीषी' आदि शब्दोंद्वारा पुँल्लिङ्ग-रूपसे ही उपसंहार किया है।

कवि-क्रान्तदर्शी \* यानी सर्वटक् है । जैसा कि श्रुति कहती है-''इससे

<sup>\*</sup> क्रान्तका अर्थ अतीत है, अतः क्रान्तदर्शीका अर्थ अतीतद्रष्टा हुआ।
यहाँ अतीतकालको तीनों कालोंका उपलक्षण मानकर भाष्यकारने क्रान्तदर्शीका
अर्थ सर्वेद्दक् अर्थात् सर्वेद्रष्टा किया है।

३ । ८ । ११ ) इत्यादिश्वतेः ।
मनीषी मनस ईषिता सर्वज्ञ
ईश्वर इत्यर्थः । परिभूः सर्वेषां
पर्युपरि भवतीति परिभूः ।
स्वयम्भूः स्वयमेव भवतीति ।
येषामुपरि भवति यश्चोपरि भवति
स सर्वः स्वयमेव भवतीति
स्वयम्भूः ।

स नित्यमुक्त ईश्वरो याथा-तथ्यतः सर्वज्ञत्वाद्यथातथाभावो याथातथ्यं तसाद्यथाभूतकर्मफल-साधनतोऽर्थान् कर्त्तव्यपदार्थान् व्यद्धाद्विहितवान् यथानुरूपं व्यभजदित्यर्थः, शास्त्रतीभ्यो नित्याभ्यः समाभ्यः संवत्सराख्ये-भ्यः प्रजापतिभ्य इत्यर्थः ॥ ८॥ अन्य कोई और द्रष्टा नहीं है।"
मनीधी—मनका ईरान करनेवाला
अर्थात् सर्वे ईश्वर । परिभू—सबके
परि अर्थात् ऊपर है इसलिये परिभू
है। खयम्भू—खयं ही होता है
[इसलिये खयम्भू है]। अथवा
जिनके ऊपर है और जो ऊपर है
वह सब खयं ही है, इसलिये
खयम्भू है।

उस नित्यमुक्त ईश्वरने सर्वज्ञ होनेके कारण यथाभूत कर्म, फल और
साधनके अनुसार अर्थो—कर्त्तन्यपदार्थोंका याथातथ्य विधान किया
अर्थात् यथायोग्य रीतिसे उनका
विभाग किया । यथा-तथाके भावको
याथातथ्य कहते हैं । [ उसने ]
शाश्वत—नित्य समाओं अर्थात्
संवत्सर नामक प्रजापतियोंको
[ उनकी योग्यताके अनुसार पृथक्पृथक् कर्तन्य बाँट दिये ] ॥ ८ ॥

## ज्ञानमार्ग और कर्ममार्ग

अत्राद्येन मन्त्रेण सर्वेषणापरि-त्यागेन ज्ञाननिष्ठोक्ता प्रथमो वेदार्थः "ईशा वास्यमिदं सर्वं मा गृधः कस्यखिद्धनम्" इति

यहाँ ''ईशा वास्यमिदं सर्वै ''मा गृधः कस्यखिद्धनम्'' इस प्रथम मन्त्र-द्वारा सम्पूर्ण एषणाओं के त्यागपूर्वक ज्ञाननिष्ठाका वर्णन किया है, यही वेदका प्रथम अर्थ है । तथा जो अज्ञानां जिजीविषुणां ज्ञाननि-ष्ट्रासम्भवे ''क्रवन्नेवेह कर्माणि इति कर्म-•••जिजीविषेत्'' निष्टोक्ता द्वितीयो वेदार्थः।

अनयोश्र निष्ठयोर्विभागो मन्त्रप्रद्शितयोर्ब्हदा-

अज्ञानां

रण्यकेऽपि प्रदक्षितः कर्मनिष्ठा

''सोऽकामयत जाया मे स्रात्" ( इ॰ उ॰ १ । ४ । १७) इत्यादिना अज्ञस्य कामिनः कर्माणीति । "मन एवास्यात्मा वाग्जाया" ( वृ० उ० १ । ४ । १७ ) इत्यादिवचनाद अज्ञत्वं कामित्वं च कर्मनिष्ठस्य निश्चित-मवगम्यते । तथा च तत्फलं सप्तान्नसर्गस्तेष्वात्मभावेनात्मख-रूपावस्थानम् ।

जायाद्येषणात्रयसंन्यासेन च ज्ञानिनां आत्मविदां कर्मनिष्ठा-सांख्यनिष्ठा प्रातिकूल्येनात्मस्बरूप-निष्ठैव दर्शिता "किं प्रजया करेंगे" इत्यादि वाक्यसे जायादि †

अज्ञानी और जीवित रहनेकी इच्छा-वाले हैं उनके लिये ज्ञाननिष्ठा सम्भव न होनेपर ''कुर्वन्नेवेह कर्माणि .... जिजीविषेत्" इत्यादि मन्त्रसे कर्म-निष्ठा कही है। यह दूसरा वेदार्थ है।

उपर्युक्त मन्त्रोंद्वारा दिख्लाया हुआ इन निष्ठाओंका विभाग बृह-दारण्यकर्में भी दिखाया है। "उसने इच्छा की कि मेरे पती हो" इत्यादि वाक्योंसे यह सिद्ध होता है कि कर्म अज्ञानी और सकाम पुरुषके लिये ही हैं। " "मन ही इसका आत्मा है, वाणी स्त्री है" इत्यादि वचनसे भी कर्मनिष्ठका अज्ञानी और सकाम होना तो निश्चितरूपसे जाना जाता है। तथा उसीका फल सप्तान सर्ग\* है। उनमें आत्मभावना करनेसे ही आत्माकी [ अनात्मरूपसे ] स्थिति है।

आत्मज्ञानियोंके लिये तो वहाँ ( बृहदारण्यकोपनिषद्में ) 'जिन हमको यह आत्मलोक ही सम्पादन करना है वे हम प्रजाको लेकर क्या

<sup>\*</sup> बीहि-यवादि - ये मनुष्यके अन्न हैं, हुत-प्रहुत-ये दोनों देवताओं के अन्न हैं, मन, वाणी और प्राण-ये आत्माके अन्न हैं तथा दुग्ध पशुओंका अन्न है। यह सात प्रकारके अन्नकी सृष्टि कर्मका ही फल है।

<sup>🕇</sup> यहाँ 'जाया' ( स्त्री ) शब्दसे 'पुत्र' उपलक्षित होता है, अतः 'जायादि एषणा' का तात्पर्य 'पुत्रादि-एषणात्रय' समझना चाहिये ।

करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोकः" ( च० उ० ४ । ४। २२) इत्यादिना । ये तु ज्ञाननिष्ठाः संन्यासिनस्तेभ्योऽसुर्या नाम त इत्यादिना अविद्वन्निन्दाद्वारेण आत्मनो याथात्म्यं स पर्यगात् इत्येतदन्तैर्मन्त्रैरुपदिष्टम् । ते स्वाधिकृता न कामिन इति । तथा च व्वेताश्वतराणां मन्त्रो-पनिषदि "अत्याश्रमिभ्यः परमं पवित्रं प्रोवाच सम्यगृषिसङ्घ-जुष्टम्" ( व्वे० उ० ६ । २१ ) इत्यादि विभज्योक्तम् ।

ये तु कर्मिणः कमेनिष्ठाः कर्म कुर्वन्त एव जिजीविषवस्तेभ्य इदम्रच्यते— तीन एष्गाओं के त्यागपूर्वक कर्म-निष्ठाके विरुद्ध आत्म-खरूपमें स्थित रहना ही दिखळाया है। जो ज्ञान-निष्ठ संन्यासी हैं उन्हें ही 'असर्या नाम ते लोकाः' यहाँसे लेकर 'स पर्यगात्र इत्यादितकके मन्त्रोंसे अज्ञानीकी निन्दा करते हुए अल्मा-के यथार्थ खरूपका उपदेश किया है। इस आत्मनिष्ठामें उन्हींका अधिकार है, सकाम पुरुषोंका नहीं। इसी प्रकार इवेताश्वतर-मन्त्रोपनिषद-में भी "ऋषिसमूहसे भछी प्रकार सेवित इस परम पवित्र आत्मज्ञानका उत्तम (संन्यास) आश्रमवालोंको उपदेश किया" इत्यादि रूपसे इसका पृथक उपदेश किया है।

जो कर्मनिष्ठ कर्मठ छोग कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहते हैं उनसे यह कहा जाता है—

कर्म और उपासनाका समुच्चय

अन्धन्तमः प्रविश्वन्ति येऽद्विं द्यामुपासते । ततो भूय इव ते ततो य उ विद्याया १ रताः ॥ ६॥

जो अविद्या (कर्म) की उपासना करते हैं वे [अविद्यारूप] घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं और विद्या (उपासना) में ही रत हैं वे मानो उससे भी अधिक अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ ९॥ कथं पुनरेवमवगम्यते न तु सर्वेपाम् इति ।

उच्यते-अकामिनः साध्य-साधनभेदोपमर्देन 'यस्मिन्स-र्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजा-नतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपरुषतः' इति यदात्मै-कत्वविज्ञानम् [ उक्तम् ] तन केनचित्कर्मणा ज्ञानान्तरेण वा ह्ममूढ: असमुचिचीपति । इह तु समुचित्रीषया अविद्वदादिनिन्दा क्रियते । तत्र च यस येन समुचयः सम्भवति न्यायतः शास्त्रतो वा तदिहोच्यते यद्दैवं वित्तं देवताविषयं ज्ञानं कर्म-सम्बन्धित्वेनोपन्यस्तं न प्रमा-त्मज्ञानम् । ''विद्यया देवलोकः'' ( वृ० उ० १ । ५ । १६ ) इति पृथक्फलश्रवणात् । तयोज्ञीन-कर्मणोरिह एकैकानुष्ठाननिन्द-समुचिचीषया न निन्दापरैव

पूर्व 0 — यह कैसे ज्ञात होता है कि [ यह विधि कर्मनिष्ठोंके ही छिये है ] सबके छिये नहीं है ?

सिद्धान्ती-बतलाते हैं, [धुनो] निष्काम पुरुषके छिये जो ध्यस्मिन सर्वाणि भूतान्यात्मैवा भूद्विजानतः। तत्र को मोहः कः शोक एकख-मनुपर्यतः' इस मन्त्रसे साध्य और सन्धनके भेदका निराकरण करते हुए आत्माके एकत्वका प्रतिपादन किया है, उसे कोई भी वि वारवान् किसी भी कर्म या अन्य ज्ञानके साथ मिलाना नहीं चाहेगा। यहाँ तो समुन्चयकी इच्छासे ही अविद्वान् आदिकी निन्दा की है। अतः न्याय और शास्त्रके अनुसार जिसका जिसके साथ समुचय हो सकता है वही यहाँ कहा गया है। सी कर्मके सम्बन्धी रूपसे यहाँ दैव वित्त अर्थात् देवतासम्बन्धी ज्ञानका ही उल्लेख हुआ है-परमात्मज्ञानका नहीं; क्योंकि ''विद्यासे देवलोक प्राप्त होता है" [ऐसा इस ज्ञानका आत्मज्ञानसे] पृथक् फल सुना गया है । उन ज्ञान और कर्ममेंसे, यहाँ जो एक-एकके अनुष्ठानकी निनदा की है वह समुच्चयके अभिप्रायसे है, निन्दाके

पृथक्फलश्रवणात एकैकस्य ''विद्यया तदारोहन्ति'' ''विद्यया देवलोकः" ( वृ० उ० १ । ५ । १६) "न तत्र दक्षिणा यन्ति" ''कर्मणा पितृलोकः'' ( वृ० उ० १।५।१६) इति। न हि शास्त्र-विहितं किश्चिदकर्तव्यतामियात्। तत्र अन्धन्तमः अदर्शनात्मकं तमः प्रविशन्ति । के ? येऽविद्यां विद्याया अन्या अविद्या तां कर्म इत्यर्थः, कर्मणो विद्याविरोधि-त्वातः तामविद्यामिनहोत्रादि-लक्षणामेव केवलाम्रपासते तत्पराः सन्तोऽन्तिष्ठन्तीत्यभित्रायः ततस्तस्मादन्धान्मकात्तमसो भ्रय इव बहुतरमेव ते तमः प्रविशन्ति, के ? कर्म हित्वा ये उ ये तु विद्या-यामेव देवताज्ञान एव रताः अभिरताः । तत्रावान्तरफलभेदं विद्याकर्मणोः सम्रच्चयकारणमाहः

ही लिये नहीं; क्योंिक ''उस पदपर निद्या (देनताज्ञान) से आरूढ़ होते हैं'' ''निद्यासे देनलोककी प्राप्ति होती है'' ''नदाँ दक्षिणमार्गसे जानेवाले नहीं पहुँचते'' ''कर्मसे पितृलोक मिलता है'' इत्यादि एक-एकका पृथक् फल बतलानेवाली श्रुतियाँ भी मिलती हैं; और शास्न-विहित कोई भी बात अकर्तन्य नहीं हो सकती।

उनमें वे तो अज्ञानरूप अन्धकार-में प्रवेश करते हैं । कौन ! जो अविद्या-विद्यासे अन्य अविद्या अर्थातः कर्म यानी केवल अग्नि-होत्रादिरूप अविद्याहीकी उपासना करते हैं, अर्थात् तलर होकर कर्मका ही अनुष्ठान करते रहते हैं; क्योंकि कर्म विद्या ( आत्म-ज्ञान ) के विरोधी हैं [ इसिछ्ये उन्हें अविद्या कड़ा गया तथा उस अन्धकारसे अधिक अन्धकारमें वे प्रवेश करते हैं, कौन ? जो कर्म करना छोड़कर केवल विद्या यानी देवताज्ञानमें ही रत-अनुरक्त हैं । विद्या और कर्मके अवान्तर फल-भेदको ही इसके समुञ्चयका कारण बतलाते हैं:

والمراجعة الألي

अन्यथा

फलवदफलवतोः

सनिहितयोरङ्गाङ्गितैव

स्राद्

इत्यर्थः ॥ ९ ॥

नहीं तो एक-दूसरेके समीप हुए फलयुक्त और फल्डीन परस्पर अङ्ग और अङ्गी हो जायँगे [ अर्थात् फल्ट-युक्त तो अङ्गी (मुख्य) हो जायगा तथा फल्डीन अङ्ग (गौण) समझा जायगा ] यही इसका अभिप्राय है ॥ ९ ॥

कर्म और उपासनांके समुच्चयका फल

# अन्यदेवाहुर्त्रिचयान्यदाहुरविचया

#### इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचिक्षरे ॥ १०॥

विद्या ( देवताज्ञान ) से और ही फल बतलाया गया है तया अविद्या ( कर्म ) से और ही फल बतलाया है । ऐसा हमने बुद्धिमान् पुरुषोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी ॥ १०॥

अन्यत्पृथगेव विद्यमा क्रियते
फलमित्याहुर्वदन्ति "विद्यमा
देवलोकः" ( चृ० उ० १।५।१६)
"विद्यमा तदारोहन्ति"इति श्रुतेः ।
अन्यदाहुरविद्यमा कर्मणा क्रियते
"कर्मणा पितृलोकः"(चृ० उ० १।
५।१६) इति श्रुतेः । इत्येवं शुश्रुम
श्रुतवन्तो वयं धीराणां धीमतां
वचनम् । ये आचार्या नोऽसम्यं
तत्कर्म च ज्ञानं च विचचित्ररे
व्याख्यातवन्तस्तेषामयमागमः
पारम्पर्यागत इत्यर्थः ।।१०।।

'विद्यासे देवलोक प्राप्त होता है'' 'विद्यासे उसपर आरूढ़ होते हैं'' ऐसी श्रुतियोंके अनुसार, वेद-वेतालोग कहने हैं कि विद्यासे और ही फल मिलता है। तथा ''कर्मसे पितृलोक मिलता है'' इस श्रुतिके अनुसार, अविद्या यानी कर्मसे और ही फल होता है—ऐसा उनका कथन है। ऐसे हमने धीर अर्थात् बुद्धिमानोंके वचन सुने हैं, जिन आचार्योंने हमसे उस कर्म तथा ज्ञानका विख्यान किया था अर्थात् उनकी व्याख्या की थी। ताल्पर्य यह है कि यह उनका परम्परागत आगम है।। १०॥

#### विद्यां चाविद्यां च यस्तद्वेदोभयः सह। अविद्या मृत्युं तीत्वी विद्यस्तिमद्भुते ॥ ११॥

जो विद्या और अविद्या-इन दोनोंको ही एक साथ जानता है वह अविद्यासे मृत्युको पार करके विद्यासे अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ ११॥

यत एवमतो विद्यां चाविद्यां । च देवताज्ञानं कर्म चेत्यर्थः यस्तदेतदभयं सहैकेन पुरुषेण अनुष्ठेयं वेद तस्येवं समुचय-कारिण एव एक पुरुषार्थसम्बन्धः क्रमेण सादित्यच्यते।

अविद्यया कर्मणा अग्निहोत्रा-दिना मृत्युं खाभाविकं कर्म ज्ञानं च मृत्युशब्दवाच्यम्भयं तीर्त्वा अतिक्रम्य विद्यया देवता-ज्ञानेनामृतं देवतात्मभावमञ्जूते प्राप्नोति । तद्भचमृतम्रच्यते यद्देवतात्मगमनम् ॥ ११ ॥

क्योंकि ऐसा है विद्या और अविद्या अर्थात देवताज्ञान और कर्म-इन दोनोंको जो एक साथ एक ही पुरुषसे अनुष्ठान किये जानेयोग्य जानता है इस प्रकार समृचय करनेवालेको ही एक प्रधार्थका सम्बन्ध क्रमशः होता है-यही अब कहा जाता है।

अविद्या अर्थात् अग्निहोत्रादि कर्मसे मृत्यु यानी 'मृत्यु' शब्दवाच्य खाभाविक (ब्यावहारिक) कर्म और ज्ञान-इन दोनोंको तरकर-पार करके विद्या अर्थात देवताज्ञान-से अमृत यानी देवतात्मभावको प्राप्त हो जाता है । देवत्वभावको जो प्राप्त होना है वही अमृत कहा जाता है ॥ ११ ॥

व्यक्त और अव्यक्त उपासनाका समुच्चय

अधुना व्याकृताव्याकृतोपा- । अब व्यक्त सनयोः समुचिचीषया प्रत्येकं निन्दोच्यते।

और अन्यक्त उपासनाओंका समुचय करनेकी इच्छासे प्रत्येककी निन्दा की जाती है।

अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽसम्भूतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भूत्या १ तताः ॥ १२॥

जो असम्भूति (अन्यक्त प्रकृति ) की उपासना करते हैं वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं और जो सम्भूति (कार्यब्रह्म ) में रत हैं वे मानो उनसे भी अधिक अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२॥

अन्धं तमः प्रविशन्ति ये असम्भृतिं सम्भवनं सम्भृतिः सा यस कार्यस सा सम्भृतिः तस्या असम्भृतिः प्रकृतिः अन्या कारणमविद्या अव्याकृताख्या तामसम्भृतिमव्याकृताख्यां प्रकृति कामकर्मबीज-कारणमविद्यां भृतामदर्शनात्मिकामुपासते ये ते तद् नुरूपमेवान्धं तमोऽद्र्यना-त्मकं प्रविशन्ति । ततस्तसाद्पि भूयो बहुतरिमव तमः प्रविशन्ति य उ सम्भृत्यां कार्यत्रहाणि हिरण्यगर्भाख्ये रताः ॥ १२ ॥

जो असम्भृतिकी उपासना करते हैं वे घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं। सम्भवन ( उत्पन्न होने ) का नाम सम्भूति है। वह जिस कार्यका धर्म है उसे 'सम्भृति' कहते हैं । उससे अन्य असम्भृति— प्रकृति—कारण अथवा अन्याकृत नामकी अविद्या है। उस असम्भूति यानी अञ्याकृत नामश्राली प्रकृति-कारण अर्थात् अज्ञानात्मिका अविद्या-को जो कि कामना और कर्मकी बीज है, जो लोग उपासना करते हैं वे उसके अनुरूप ही अज्ञानरूप घोर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं। तथा जो सम्भूति यानी हिरण्यगर्भ नामक कार्यब्रह्ममें रत हैं वे तो उससे भी गहरे-मानो अधिकतर अन्धकारमें प्रवेश करते हैं ॥ १२ ॥

व्यक्त और अव्यक्त उपासनाके फल

अधुनोभयोरुपासनयोः सम्-

समु- अब उन दोनों उपासनाओं के समुचयका कारणरूप जो उन दोनों के फर्जों का भेद है उसका वर्णन किया जाता है—

चयकारणमवयवफलभेदमाह—

अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुरसम्भवात् । इति शुश्रुम धीराणां ये नस्तद्विचचक्षिरे ॥ १३॥

कार्यब्रह्मकी उपासनासे और ही फल वतलाया गया है; तथा अन्यक्तोपासनासे और ही फल वतलाया है। ऐसा हमने बुद्धिमानोंसे सुना है, जिन्होंने हमारे प्रति उसकी व्याख्या की थी॥ १३॥

अन्यदेव पृथगेवाहुः फलं।
सम्भवात्सम्भूतेः कार्यत्रक्षोपासनादणिमाद्यैश्वर्यलक्षणं व्याख्यातवन्त इत्यर्थः। तथा चान्यदाहुः
असम्भवादसम्भूतेरव्याकृताद्
अव्याकृतोपासनात्। यदुक्तमन्धन्तमः प्रविशन्तीति प्रकृतिलय इति
च पौराणिकैरुच्यत इत्येवं शुश्रम
धीराणां वचनं ये नस्तद्विचचक्षिरे व्याकृताव्याकृतोपासनफलं
व्याख्यातवन्त इत्यर्थः।। १३।।

सम्भूति अर्थात् कार्यब्रह्म उपासनासे प्राप्त होनेवाला अणि-मादि ऐश्वर्यरूप और ही फल बत-लाया अर्थात् बखान किया है। तथा असम्भूति यानी अव्याकृतसे अर्थात् अन्याकृत प्रकृतिकी उपा-सनासे और ही फल बतलाया है; जिसे पहले 'अन्धन्तमः प्रविशन्ति' आदि वाक्यसे कह चुके हैं तथा पौराणिक लोग जिसे प्रकृतिलय कहते हैं-ऐसा हमने धीरों (बुद्धि-मानों ) का कथन सुना है, जिन्होंने इमसे उनका वर्णन किया था अर्थात् व्यक्त और उपासनाओंके फलका व्याख्यान किया था ॥ १३॥

यत एवमतः समुचयः सम्भू-

त्यसम्भृत्युपासनयोर्युक्त एवैक

पुरुषार्थत्वाच्चेत्याह—

क्योंकि ऐसा है, इसिलेये सम्भूति और असम्भूतिकी उपास-नाओंका समुचय उचित ही है। इसके सिवा एक पुरुषार्थम् उक होनेसे भी उनका समुचय होना ठीक है—यही आगे कहते हैं—

### सम्भूतिं च विनाशं च यस्तद्वेदोभयः सह । विनाशेन मृत्युं तीत्वी सम्भूत्यामृतमश्जुते ॥ १४॥

जो असम्भूति और कार्यब्रह्म—इन दोनोंको साथ-साथ जानता है; वह कार्यब्रह्मकी उपासनासे मृत्युको पार करके असम्भूतिके द्वारा [ प्रकृतिलयरूप ] अमरत्व प्राप्त कर लेता है ॥ १४॥

सम्भूति च विनाशं च यस्तहे-दोभय सह विनाशो धर्मो यस्य कार्यस्य स तेन धर्मिणा अभेदेन उच्यते विनाश इति, तेन तदुपासनेनानैश्वर्यमधर्मकामादि-दोषजातं च मृत्युं तीर्त्वी—हिरण्य-गर्भोपासनेन ह्यणिमादिप्राप्तिः फलम्, तेनानैश्वर्यादिमृत्युमतीत्य असम्भृत्या अव्याकृतोपासनया अमृतं प्रकृतिलयलश्चणमञ्जुते।

जो पुरुष असम्भूति और विनाश इन दोनोंकी उपासनाके समुचयको जानता है वह—जिसके कार्यका धर्म विनाश है और उस धर्मीसे अमेद होनेके कारण जो खयं भी विनाश कहा जाता है—उस विनाश-से अर्थात् उसकी उपासनासे अधर्म तथा कामना आदि दोषोंसे उत्पन्न हुए अनैश्चर्यरूप मृत्युको पार करके क्योंकि हिरण्यगर्भकी उपासनासे अणिमादि ऐश्वर्यकी प्राप्तिरूप फल ही मिलता है, अतः उससे अनैश्चर्य आदि मृत्युको पार करके—असम्भूति—अन्यक्तोपासनासे प्रकृतिल्यरूप अमृत प्राप्त कर लेता है।

सम्भूतिं च विनाशं चेत्यत्रा- |

वर्णलोपेन निर्देशो द्रष्टव्यः प्रकृति-

लयफलश्रुत्यनुरोधात् ॥ १४॥ चाहिये ॥ १४॥

'सम्भूतिं च विनाशं च' इस पद-सम्हमें प्रकृतिलयहूप फल बतलाने-वाली श्रुतिके अनुरोधसे अवर्णके लोपपूर्वक निर्देश हुआ समझना चाहिये\* ॥ १४॥

उपासककी मार्गयाचना

मानुषदेववित्तसाध्यं फलं प्रकृति-शास्त्रलक्षणं भोगमोक्ष-विवेकः लयान्तम्। एतावती संसारगतिः । अत: परं पूर्वोक्तमात्मैवाभृद्विजानत इति सर्वात्मभाव एव सर्वेषणा-संन्यासज्ञाननिष्ठाफलम् । द्विप्रकारः प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणो वेदार्थोऽत्र प्रकाशितः । तत्र प्रवृत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य विधि-प्रतिषेधलक्षणस्य कृत्स्नस्य प्रका-शने प्रवर्ग्यान्तं ब्राह्मणमुपयुक्तम्। निवृत्तिलक्षणस्य वेदार्थस्य प्रका-शनेऽत ऊर्ध्वं बृहदारण्यक-मुपयुक्तम्।

शास्त्रके बतलाये हुए प्रकृतिलय-पर्यन्त समस्त फल िगौ, भूमि और सुवर्ण आदि ] मानुष सम्पत्ति तथा देवताज्ञानरूप दैवी सम्पत्तिसे सम्पन होनेवाले हैं। यहाँतक संसारकी गति है। इससे आगे पहले 'आत्मैवाभूद्विजानतः' इस ( सातवें मन्त्र ) में बतलाया हुआ सम्पूर्ण एषणाओंके संन्यासका फल सर्वातमभाव ही है। इस प्रकार यहाँ प्रवृत्ति-निवृत्तिरूप दो प्रकारका वेदार्थ प्रकाशित किया है । उनमें विधि-प्रतिषेधरूप सम्पूर्ण प्रवृत्ति छक्षण प्रकाश करनेमें प्रवर्ग्यपर्यन्त ब्राह्मण-भाग उपयोगी है। तथा निवृत्ति-लक्षण वेदार्थको अभिब्यक्त करनेमें इससे आगे बृहदारण्यकका उपयोग किया जाता है।

अर्थात् 'असम्भृति'को ही 'सम्भृति' कहा है—ऐसा जानना चाहिथे।

तत्र निषेकादिश्मशानान्तं
कर्म कुर्वन् जिजीविषेद्यो विद्यया
सहापरब्रह्मविषयया तदुक्तं 'विद्यां
चाविद्यां च यस्तद्वेदोभय सह ।
अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमश्चुते' इति ।

तत्र केन मार्गणामृतत्वदेवयानमार्ग- मञ्जुत इत्युच्यते।
याचनम् तद्यत्तत्सत्यमसौ स
आदित्यो य एष एतस्मिनमण्डले
पुरुषो यश्चायं दक्षिणेऽक्षनपुरुष
एतदुभयः सत्यम्। त्रक्षोपासीनो
यथोक्तकर्मकृच यः सोऽन्तकाले
प्राप्ते सत्यात्मानमात्मनः प्राप्तिद्वारं याचते 'हिरण्मयेन पात्रेण॰'
इति।

उनमें जो पुरुष गर्भाधानसे लेकर मरणपर्यन्त कर्म करते हुए ही जीवित रहना चाहता है उसे अपरब्रह्म-विषयक विद्याके साथ ही ( जीवित रहना चाहिये ) जैसा कि कहा है— 'विद्या और अविद्या दोनोंको साथ-साथ जानता है । वह अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार करके विद्या (देवता-ज्ञान) से अमृत प्राप्त कर लेता है ।'

अब अमृतत्व किस मार्गसे प्राप्त करता है ! सो बतलाते हैं । बह जो सत्य है वही यह आदित्य है । जो इस आदित्यमण्डलमें पुरुष है तथा जो पुरुष दक्षिणनेत्रमें है वे दोनों ही सत्य हैं । जो उस ब्रह्मकी उपासना करनेवाला और शास्त्रोक्त कर्म करने-वाला है वह अन्तकाल उपस्थित होनेपर [ इस आदित्यमण्डलस्थ ] आत्मासे 'हिरण्मयेन पात्रेण ०' इस मन्त्रके द्वारा इस प्रकार आत्मप्राप्तिके द्वारकी याचना करता है—

### हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत्त्वं पूषन्नपावृणु सत्यधर्माय दृष्टये ॥ १५॥

आदित्यमण्डलस्य ब्रह्मका मुख ज्योतिर्भय पात्रसे दका हुआ है। हे पूषन्! मुझ सत्यधर्माको आत्माकी उपलब्धि करानेके लिये त् उसे उद्याद दे॥-१५॥

हिरण्मयमित्र हिरण्मयं ज्योति-र्मयमित्येतत् । तेन पात्रेणेव अपिधानभूतेन सत्यस्यैवादित्य-मण्डलस्थस्य त्रह्मणोऽपिहितम् आच्छादितं मुखं द्वारम् । तत्त्वं हे पूषन्नपावृण्वपसार्य सत्यस्य उपासनात्सत्यं धर्मो यस्य सम सोऽहं सत्यधर्मा तस्मै मह्यमथवा यथाभृतस्य धर्मस्यानुष्ठात्रे दृष्ट्ये तव सत्यात्मन उपलब्धये ॥१५॥

जो सोनेका-साहो उसे 'हिरणमय' कहते हैं, अर्थात् जो ज्योतिर्मय है उस ढकनेरूप पात्रसे ही आदित्य-मण्डलमें स्थित सत्य अर्थात् ब्रह्मका मुख-द्वार छिपा हुआ है । हे पूषन् ! सत्यकी उपासना करनेके कारण जिसका सत्य ही धर्म है ऐसा मैं सत्यधर्मा हूँ उस मेरे प्रति अथवा यथार्थ धर्मका अनुष्ठान करनेवाले मेरे प्रति दृष्टि अर्थात् अपने सत्यख्रूपकी उपलब्धिके लिये तू उसे उघाड़ दे— [उस पात्रको] सामनेसे हटा दे॥ १ ५॥

पूषन्नेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य व्यूह रश्मीन्समूह । तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥ १६॥

हे जगत्योपक सूर्य ! हे एकाकी गमन करनेवाले ! हे यम ( संसारका नियमन करनेवाले )! हे सूर्य ( प्राण और रसका शोषण करनेवाले )! हे प्रजापतिनन्दन ! त अपनी किरणोंको हटा ले (अपने तेजको समेट ले ) । तेरा जो अतिराय कल्याणमय रूप है उसे मैं देखता हूँ । यह जो आदित्यमण्डलस्य पुरुष है वह मैं हूँ ॥ १६॥

हे पूषन् ! जगतः पोषणात्पूपा है पूषन् ! जगत्का पोषण करनेके कारण सूर्य पूषा है । रिवस्तथैक एव ऋपित गच्छिति वह अकेला ही चलता है इत्येक्किं:-हे एकर्षे ! तथा इसिलये एकर्षि है-हे एकर्षे!

सर्वस्य संयमनाद्यमः—हे यम !
तथा रक्षीनां प्राणानां रसानाश्च
स्वीकरणात् सर्यः—हे सर्य ! प्रजापतेरपत्यं प्राजापत्यः—हे प्राजापत्य ! च्यूह विगमय रक्षीन्स्वान् । समूह एकीकुरु उपसंहर
ते तेजस्तापकं ज्योतिः ।

यत्ते तव रूपं कल्याणतमम् अत्यन्तशोभनं तत्ते तवात्मनः प्रसादात् पश्यामि । किञ्चाहं न तु त्वां भृत्यवद्याचे योऽसावा-दित्यमण्डलस्यो व्याहृत्यवयवः पुरुषः पुरुषाकारत्वात्पूणं वानेन प्राणवुद्धचात्मना जगत्समस्त-मिति पुरुषः पुरि शयनाद्या पुरुषः सोऽहमस्सि भन्नामि ।।१६।।

सबका नियमन करनेके कारण यम है- हे यम! किरण, प्राण और रसोंको खीकार करनेके कारण सूर्य है-हे सूर्य! प्रजापितका पुत्र होनेसे प्राजापत्य है-हे प्राजापत्य! अपनी किरणोंको दूर कर। अपने तेज यानी सन्तप्त करनेवाळी ज्योतिको पुञ्जीभूत एकत्रित अर्थात् शान्त कर।

तेरा जो अत्यन्त कल्याणमय
अर्थात् परम सुन्दर खरूप है उसे
तुझ आत्माकी कृपासे मैं देखता हूँ ।
तथा यह बात मैं तुझसे सेवकके
समान याचना नहीं करता; क्योंकि
यह जो व्याहतिरूप अङ्गींवाली
आदित्यमण्डलस्थ पुरुष है—जो
पुरुषाकार होनेसे, अथवा जो प्राण
और बुद्धिरूपसे समस्त जगत्को
पूर्ण किये हुए है या जो शरीररूप
पुरमें शयन करनेके कारण पुरुष
है—वह मैं ही हूँ ॥ १६॥

मरणोन्मुख उपासककी प्रार्थना

वायुरनिलममृतमथेदं भसान्तः शरीरम्। ॐ कतो स्मर कृतःस्मरकतो स्मर कृतःसमर॥१७॥

१— 'तस्य भूरिति शिरः', भुव इति बाहूं, सुवरिति प्रतिष्ठा' (वृ० उ० ५ । ५ । ३) अर्थात् उसका 'भूः' यह शिर है, 'भुवः' यह भुजाएँ हैं तथा 'सुवः' यह प्रतिष्ठा (चरण) हैं।

अन मेरा प्राण सर्नात्मक वायुरूप सूत्रात्माको प्राप्त हो और यह रारीर भत्मशेष हो जाय । हे मेरे संकल्पात्मक मन ! अन त् स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर, अन त् स्मरण कर, अपने किये हुएको स्मरण कर ॥ १७ ॥

अथेदानीं मम मरिष्यतो वायुः प्राणोऽध्यातमपरिच्छेदं हित्वाधिदैवतात्मानं सर्वात्मक-मनिलममृतं स्त्रात्मानं प्रतिपद्य-तामिति वाक्यशेषः। लिङ्गं चेदं ज्ञानकर्मसंस्कृतमुत्कामित्वति द्रष्टच्यम्, मार्गयाचनसामध्यीत्। अथेदं शरीरमग्रौ हुतं भसान्तं भूयात्।

ओमिति यथोपासनम् ॐप्रती-कात्मकत्वात्सत्यात्मकमग्न्याख्यं ब्रह्माभेदेनोच्यते । हे कतो सङ्क-ल्पात्मक सार यन्मम सार्त्तव्यं तस्य कालोऽयं प्रत्युपस्थितोऽतः सार । कतो स्मर कृतं स्मरेति पुनर्वचनमादरार्थम् ॥ १७॥ अब मुझ मरनेवालेका वायु—प्राण अपने अध्यातमपरिच्छेदको त्याग कर अधिदैवरूप सर्वात्मक वायुरूप अमृत यानी सूत्रात्माको प्राप्त हो— इस प्रकार इस वाक्यमें 'प्रतिपद्यताम्' यह कियापद जोड़ लेना चाहिये। यहाँ यह समझना चाहिये कि ज्ञान और कर्मके संस्कारोंसे युक्त यह लिङ्ग देह उत्क्रमण करे; क्योंकि इस [श्रुतिसे] मार्गकी याचना की गयी है। तथा अब यह शरीर अग्नि-में होम कर दिये जानेपर भस्मशेष हो जाय।

'ॐ' ऐसा कहकर यहाँ उपा-सनाके अनुसार सत्यस्क्ष्म अग्नि-संज्ञक बहा ही अभेदरूपसे कहा गया है; क्योंकि 'ॐ' उसका प्रतीक है । हे कतो ! संकल्पात्मक मन! त् इस समय जो मेरा स्मरणीय है उसका स्मरण कर; अब यह उसका समय उपस्थित हो गया है; अत: त् स्मरण कर । 'क्रतो स्मर कृतं स्मर' वहाँ ('स्मर' पदकी) पुनरुक्ति आदरके लिये है ॥ १७॥ पुनरन्येन मन्त्रेण मार्ग पुनः दूसरे मन्त्रसे मार्गकी याचते— याचना करता है—

अग्ने नय सुपथा राये अस्मान्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यस्मज्जुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नम उक्ति विधेम ॥१८॥

हे अग्ने ! हमें कर्मफल्रभोगके लिये सन्मार्गसे ले चल । हे देव ! तू समस्त ज्ञान और कर्मोंको जाननेवाला है । हमारे पाषण्डपूर्ण पायोंको नष्ट कर । हम तेरे लिये अनेकों नमस्कार करते हैं ॥ १८ ॥

हे अग्ने ! नय गमय सुपथा शोभनेन मार्गेण । सुपथेति विशेषणं दक्षिणमार्गनिष्ट्रचर्थम् । निर्विण्णोऽहं दक्षिणेन मार्गेण गतागतलक्षणेनातो याचे त्वां पुनः पुनर्गमनागमनवित्तेन शोभनेन पथा नय । राये धनाय कर्मफलभोगायेत्यर्थः अस्मान्य-थोक्तधर्मफलविशिष्टान् विश्वानि सर्वाणि हे देव वयुनानि कर्माण प्रज्ञानानि वा विद्वाञ्जानन् ।

किश्व युयोधि वियोजय विनाशय अस्मदस्मत्तो जुहुराणं कुटिलं वश्चनात्मकमेनः पापम् । ततो वयं विशुद्धाः सन्त इष्टं प्राप्साम इत्यभिप्रायः । किन्तु

हे अग्ने ! मुझे सुपय अर्थात् सुन्दर मार्गसे ले चल । यहाँ 'सुपया' यह विशेषण दक्षिणमार्गकी निवृत्तिके लिये है । मैं आवागमनरूप दक्षिणमार्गसे कब गया हूँ, अतः तुझसे प्रार्थना करता हूँ कि यथोक्त कर्मफल-विशिष्ट हमलोगोंको हमारे सम्पूर्ण कर्म अथवा इप्नोंको जाननेवाले हे देव ! तू 'राये'—धनके लिये अर्थात् कर्मफल भोगके निमित्त पुनः-पुनः आने-जानेसे रहित शुभमार्गसे ले चल ।

तथा तू हमसे कुटिल अर्थात् वञ्चनात्मक पापोंको 'युयोधि'—— वियुक्त कर दे यानी उनका नाश कर दे। तब हम विशुद्ध होकर अपना इष्ट प्राप्त कर लेंगे——यह इसका अभिप्राय है। किन्तु इस समय हम वयिमदानीं ते न शक्तुमः परिचर्यां कर्तुम् । भूयिष्ठां वहुतरां ते तुभ्यं नमउक्तिं नमस्कारवचनं विधेम नमस्कारेण परिचरेम इत्यर्थः ।

तेरी परिचर्या (सेवा) करनेमें समर्थ नहीं हैं। अतः हम तेरे लिये बहुत-सी नमः-उक्ति यानी नमस्कार-वचन विधान करते हैं अर्थात् नमस्कारसे ही तेरी परिचर्या करते हैं।

यन्थार्थ-विवेचन

'अविद्यया मृत्युं तीर्त्वा विद्ययामृतमञ्जते।'(ई० उ० ११) 'विनाशेन मृत्युं तीर्त्वासम्भूत्या-मृतमञ्जते' (ई० उ० १४) इति श्रुत्वा केचित्संश्यं कुर्वन्ति । अतस्तिनराकरणार्थं संक्षेपतो विचारणां करिष्यामः ।

तत्र तावितकिविमित्तः संशय

इत्युच्यते ।

विद्याशब्देन मुख्या परमात्म-

विद्यैव कस्मान गृह्यतेऽमृतत्वश्च।

नन्कायाः परमात्मविद्यायाः कर्मणश्च विरोधात्सम्रचयानुप-पचिः। 'अविद्या (कर्म) से मृत्युको पार कर विद्या (देवता-ज्ञान) से अमृत प्राप्त करता है, विनाश (कार्यब्रह्मकी उपासना) से मृत्यु-को पार कर असम्भूति (अव्यक्तकी उपासना) से अमृत लाभ करता है, ऐसा सुनकर कुछ लोगोंको संशय हो जाता है। अतः उसकी निवृत्तिके लिये हम संक्षेपसे विचार करते हैं।

अच्छा तो, यहाँ किस निमित्त-को लेकर संशय होता है ? इसपर कहते हैं—

पूर्व o—यहाँ 'विधा' शब्दसे मुख्य प्रमार्थविधा तथा 'अमृत' शब्दसे अमृतत्व ही क्यों नहीं लिया जाता ?

सिद्धान्ती—ऊपर बतलायी हुई परमार्थविद्या और कर्मका परस्पर विरोध होनेके कारण उनका समुच्चय नहीं हो सकता। सत्यम् । विरोधस्तु नावगम्यते विरोधाविरोधयोः शास्तप्रमाणकत्वात् । यथाविद्यानुष्ठानं
विद्योपासनश्च शास्त्रप्रमाणकं
तथा तद्विरोधाविरोधाविष ।
यथा च न हिंस्यात्सर्वा भूतानीति
शास्त्राद्वगतं पुनः शास्त्रेणैव
वाध्यतेऽध्वरे पशुं हिंस्यादिति ।
एवं विद्याविद्ययोरिष स्यात् ।
विद्याकर्मणोश्च समुच्चयः ।

न ''दूरमेते विपरीते विषूची अविद्या या च विद्या'' ( क॰ उ॰ १।२।४) इति श्रुतेः।

विद्यां चाविद्यां चेति वचना-दविरोध इति चेत् ?

नः हेतुस्बरूपफलविरोधात् । विद्याविद्याविरोधाविरोधयो-

पूर्व 0 - ठीक है, परनत इनका विरोध या अविरोध तो प्रमाणसे ही सिद्ध हो सकता है: अतः ( यहाँ शास्त्र-विधि होनेके कारण ) इनका विरोध नहीं जान पडता । जिस प्रकार अविद्याका अनुष्ठान और विद्याकी उपासना शास्त्रमाणसे सिद्ध हैं उसी प्रकार उनके विरोध और अविरोध भी हैं। जैसे 'सभी प्राणियोंकी हिंसा न करेंग यह बात शास्त्रसे जानी जाती है और फिर 'यज्ञमें पद्मित्री हिंसा करे' इस शास्त्र-विधिसे ही वाधित भी हो जाती है, वैसे ही विद्या और अविद्या-के सम्बन्धमें भी हो सकता है। और इस प्रकार विद्या तथा कर्मका समुचय हो जायगा।

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि श्रुति कहती है—''जिनकी गति भिन्न-भिन्न हैं वे विद्या और कर्म सर्वथा विपरीत हैं।"

पूर्व ० – िकन्तु 'विद्यां चाविद्यां च' इस वाक्यके अनुसार इन दोनोंका अविरोध है न ?

सिद्धान्ती—नहीं, क्योंकि उनके हेतु, खरूप और फलोंमें विरोध है। पूर्व — विद्या और अविद्या तथा र्विकल्पासम्भवात्समुचयविधाना-

दविरोध एवेति चेत ?

नः सहसम्भवानुपपत्तेः।

क्रमेणैकाश्रये स्थातां विद्या-विद्ये इति चेत् ?

नः विद्योत्पत्तौ अविद्याया

ह्यस्तत्वात्तदाश्रयेऽविद्यानुपपत्तेः । न ह्यग्रिरुष्णः प्रकाशक्चेति

विज्ञानोत्पत्तौ यसिन्नाश्रये

तदुत्पन्नं तिसन्नेवाश्रये शीतो-ऽग्निरप्रकाशो वेत्यविद्याया उत्प-

त्तिनीपि संशयोऽज्ञानं वा

विरोध और अविरोध इनमें विकल्प तो हो नहीं सकता सतथा इनके समुचयका विधान किया गया है, इसिंख्ये इनका अविरोध ही है— ऐसा मानें तो ?

सिद्धानती—नहीं, क्योंिक इन दोनोंका साथ रहना सम्भव नहीं है। पूर्व o —यदि ऐसा मानें कि विद्या और अविद्या क्रमसे एक आश्रयमें रहनेवाली हैं, तो ?

सिद्धानती—नहीं, क्योंकि विद्याके उत्पन्न हो जानेपर अविद्याका
नाश हो जाता है और फिर उसी
आश्रयमें अविद्याकी उत्पत्ति नहीं
हो सकती । 'अग्नि उष्ण और
प्रकाशखरूप है' इस ज्ञानके उत्पन्न
होनेपर जिस [ चित्तरूप ] आश्रयमें यह उत्पन्न हुआ है उसीमें अग्नि
शीतल और अप्रकाशमय है—ऐसा
अज्ञान नहीं हो सकता; अधिक
क्या इस विषयमें उस पुरुषको कोई
सन्देह अथवा भ्रम भी नहीं हो

<sup>\*</sup> क्योंकि विद्या अविद्या तथा विरोध-अविरोध ये सिद्ध वस्तुएँ हैं। जो बात पुरुषके अधीन होती है अर्थात् जिसे पुरुष कर सकता है उसीमें विकल्प भी हो सकता है। जैसे 'सूर्योदयके अनन्तर हवन करे'—इस विधिमें यह विकल्प हो सकता है कि सूर्योदयसे पहले करे या पीछे; 'परन्तु 'सूर्य है' इस बातमें सूर्य है या नहीं—ऐसा कोई विकल्प नहीं हो सकता; क्योंकि सूर्यका होना या न होना किसी पुरुष-विशेषके अधीन नहीं है।

"यसिन् सर्वाणि भूतान्यातमैवाभूद्विजानतः । तत्र को मोहः कः
शोक एकत्वमनुप्रयतः" (ई॰
उ॰७) इति शोकमोहाद्यसम्भवश्रुतेः । अविद्यासम्भवात्तदुपादानस्य कर्मणोऽप्यनुप्पत्तिम्
अवोचाम ।

अमृतमञ्जुत इत्यापेक्षिकम्
अमृतम् । विद्याशब्देन परमात्मिवद्याग्रहणे हिरण्मयेनेत्यादिना
द्वारमार्गादियाचनमजुपपन्नंस्यात्।
तस्मादुपासनया समुचयो न
परमात्मविज्ञानेनेति यथासाभिव्याख्यात एव मन्त्राणामर्थ
इत्युपरम्यते ॥ १८ ॥

सकता। ज्ञानीके लिये शोक-मोहादि-को असम्भव बतलानेवाली 'ध्यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानतः। तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनु-पस्यतः'' इस श्रुतिसे भी यही सिद्ध होता है। इस प्रकार अविद्याके असम्भव हो जानेपर उसके आश्रयसे होनेवाले कर्म भी नहीं हो सकते— यह बात हम पहले ही कह चुके हैं।

यहाँ जो कहा गया है कि अमृतको प्राप्त होता है सो आपेक्षिक अमृत समझना चाहिये। यदि 'विद्या' शब्दसे परमात्म-विद्या छी जाय तो 'हिरणमयेन' इत्यादि मन्त्रोंसे मार्गादिकी याचना नहीं बन सकती। इसिल्ये यहाँ उपासनाके साथ ही [कर्मका] समुच्चय किया गया है, परमात्मज्ञानके साथ नहीं। इस प्रकार इन मन्त्रोंका वही अर्थ है जैसा कि हमने व्याख्यान किया है। ऐसा कहकर हम विराम लेते हैं॥ १८॥

इति श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीशङ्कर-भगवतः कृतावीशावास्योप-निषद्भाष्यं सम्पूर्णम्

॥ हरिः ॐ तत्सत् ॥



ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवाविश्वाच्यते ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः



# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

| मन्त्रप्रतीकानि             | मन्द्र | मन्त्राङ्गः |       | पृष्ठम् |
|-----------------------------|--------|-------------|-------|---------|
| असुर्या नाम ते लोकाः        | • • •  | ३           |       | १९      |
| अन्धन्तमः प्रविशन्ति        | • • •  | 9           |       | ३२      |
| अन्यदेवाहुर्विद्ययान्यदाहुः | •••    | १०          | • • • | ३५      |
| अन्धं तमः प्रविश्चन्ति      | • • •  | १२          | •••   | ३७      |
| अन्यदेवाहुः सम्भवादन्यदाहुः | •••    | १३          | •••   | 36      |
| अग्ने नय सुपथा राये         | •••    | 28          | •••   | ४५      |
| अनेजदेकं मनसो जवीयः         |        | 8           | •••   | २१      |
| ॐ ईशा वास्यमिद्रसर्वम्      | •••    | 8           | ••    | १४      |
| कुर्वन्नेवेह कर्माणि        |        | २           | • • • | १७      |
| तदेजति तन्नैजति             |        | ų           | • • • | २५      |
| रूषन्नेकर्षे यम सूर्य       |        | १६          | • • • |         |
| यस्तु सर्वाणि भूतानि        |        | ξ           | •••   | २६      |
| यस्मिन्सर्वाणि भूतानि       | ~      | ७           | • • • | २७      |
| वायुरनिलममृतमथेदम्          | •••    | १७          | •••   | ४३      |
| विद्यां चाविद्यां च         | •••    | 99          | •••   | ३६      |
| स पर्यगाच्छुक्रमकायमव्रणम्  |        | 6           | •••   | 25      |
| सम्भृतिं च विनाशं च         | •••    | १४          | • • • | 39      |
| हिरण्मयेन पात्रेण           | •••    | १५          | •••   | ४१      |
|                             |        |             |       |         |





पता— गीतात्रेस, पो॰ गीतात्रेस (गोरखपुर)